
Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

76 
 

 

Problematika dan Penanaman Akhlak Masyarakat di Era Digital 
 

Eko Puspito1, Yusup Tajri2 
IAI Persis Garut, ekopuspito24@iaipersisgarut.ac.id  

IAI Persis Garut, yusuptajri@iaipersisgarut.ac.id  
 

Abstract 
This study aims to critically examine the challenges of moral degradation in the digital age and formulate strategies for 
instilling moral values in society. Using descriptive qualitative analysis, this article identifies phenomena of moral 
degradation such as hoaxes, cyberbullying, social polarization, and erosion of empathy caused by the development of 
digital technology. The results of the study show that systemic solutions are needed to overcome this problem, not just 
individual reprimands. The proposed solution is holistic moral education that integrates moral, intellectual, and 
spiritual values, involving the crucial roles of families, educational institutions, and communities. 

 
Keywords: Morality, Digital Age, Moral Degradation, Islamic Education, Manners. 

 
Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis tantangan degradasi akhlak di era digital dan 
merumuskan strategi penanamannya dalam masyarakat. Melalui metode analisis kualitatif deskriptif, 
artikel ini mengidentifikasi fenomena degradasi akhlak seperti hoaks, perundungan siber, polarisasi 
sosial, dan erosi empati yang disebabkan oleh perkembangan teknologi digital. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa solusi sistemik dibutuhkan untuk mengatasi permasalahan ini, bukan hanya 
teguran individual. Solusi yang diusulkan adalah pendidikan akhlak holistik yang mengintegrasikan 
nilai-nilai moral, intelektual, dan spiritual, dengan melibatkan peran krusial dari keluarga, lembaga 
pendidikan, dan komunitas. 

 
Kata Kunci: Adab, Akhlak, Degradasi Moral, Era Digital, Pendidikan Islam. 
 
Pendahuluan 

Perkembangan teknologi digital membawa transformasi besar dalam kehidupan manusia, 

memfasilitasi kemajuan dalam akses informasi, komunikasi, dan pendidikan. Namun, di balik 

manfaat tersebut, muncul tantangan serius berupa degradasi moral akibat konten digital yang tidak 

terfilter.3 Dalam konteks ini, akhlak sebagai fondasi kesejahteraan individu dan sosial menjadi 

semakin penting. Teknologi tidak bersifat netral; tanpa panduan etis, ia dapat mempercepat erosi 

nilai dan memperdalam krisis kemanusiaan. 

Dalam kerangka pemikiran Islam, akhlak tidak dapat dipisahkan dari ilmu pengetahuan. Ilmu 

tanpa adab—sebagaimana ditekankan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas—berisiko 

disalahgunakan. Adab, dalam pengertian al-Attas, melampaui sopan santun formal; ia 

mencerminkan pengakuan terhadap struktur hierarkis realitas serta kedudukan manusia di 

dalamnya, baik secara fisik, intelektual, maupun spiritual. Ketika teknologi mempercepat persebaran 

                                                             
 

 
3 Fitri Aulia Rahman, Miftakhul Rohmah, Sentit Rustiani, Icha Yuniaris Fatmawati, dan Novem Alisda Dewi 

Sofianatul Zahro, “Pendidikan Karakter Dalam Era Digital: Bagaimana Teknologi Mempengaruhi Pembentukan 
Moral Dan Etika,” Journal of Creative Student Research (JCSR) 1, no. 6 (2023): 297–303, 

https://doi.org/10.55606/jcsrpolitama.v1i6.2975. 

mailto:ekopuspito24@iaipersisgarut.ac.id
mailto:yusuptajri@iaipersisgarut.ac.id


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

77 
 

informasi namun gagal memperkuat etika, yang terjadi adalah kemajuan teknis yang diiringi oleh 

kemunduran moral.4 

Era digital memperlihatkan gejala krisis pendidikan Islam, ditandai oleh disintegrasi nilai adab 

di kalangan pelajar, distraksi digital yang menurunkan konsentrasi, serta reduksi ilmu menjadi 

komoditas pasar. Virtualisasi hubungan guru-murid semakin melemahkan proses transmisi nilai 

yang bersifat langsung dan personal. Gejala-gejala ini mencerminkan kehilangan adab yang tak 

sekadar berkaitan dengan etiket, melainkan menyentuh aspek epistemologis dan spiritual dalam 

pengembangan ilmu dan karakter manusia. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis tantangan degradasi akhlak di era digital. 

Fokus utamanya adalah mengidentifikasi fenomena seperti hoaks, perundungan siber, polarisasi, 

dan hilangnya empati; menelaah konsepsi adab dari para ulama klasik dan kontemporer; serta 

merumuskan strategi penguatan akhlak melalui peran komunitas, keluarga, dan institusi pendidikan. 

Di samping itu, penting pula menyoroti konsep penjagaan sosial dalam Islam sebagai dasar etika 

digital yang terpadu dan transformatif. 

Urgensi untuk menanamkan akhlak yang kuat dalam masyarakat digital tidak semata 

bertumpu pada regulasi atau teknologi pengendali konten, melainkan pada pembentukan karakter 

manusia yang menyadari tanggung jawab etiknya dalam ruang virtual. Masyarakat digital 

membutuhkan fondasi etika yang ditanamkan sejak dini, yang melibatkan sinergi antara keluarga 

sebagai institusi moral pertama, lembaga pendidikan sebagai penguat nilai, serta komunitas sebagai 

ekosistem sosial yang mendukung internalisasi akhlak. Pendekatan ini bukan reaktif, melainkan 

transformatif, yang menempatkan pembentukan adab sebagai inti dari proses pendidikan berbasis 

nilai.5 

Paradigma pendidikan Islam yang integratif memandang ilmu dan adab sebagai kesatuan tak 

terpisahkan. Di tengah keterpecahan antara pengetahuan teknis dan nilai-nilai spiritual yang terjadi 

dalam ekosistem digital, diperlukan upaya penyatuan kembali antara dimensi kognitif dan afektif 

dalam pendidikan. Ini mencakup upaya membumikan kembali ajaran klasik dalam format 

kontemporer yang dapat menjawab tantangan era, seperti platform digital berbasis nilai atau 

pembelajaran daring yang mengedepankan adab dalam setiap tahap interaksinya. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitis. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena sifat permasalahan yang dikaji memerlukan eksplorasi 

mendalam terhadap fenomena kompleks mengenai degradasi akhlak di era digital. Melalui metode 

                                                             
4 Ita Yunita, Anis Saidah, dan Muhammad Fahmi, “The Imperative of Integrating Knowledge and Adab in 

Reconstructing Islamic Education in the Digital Era: A Study of Al-Attas’s Thought,” J-PAI: Jurnal Pendidikan 

Agama Islam 11, no. 2 (2025): 124–125, https://doi.org/10.18860/jpai.v11i2.32660, diakses 10 Juni 2025.  
5 Mustamin Fattah, Akhlak Lebih Utama Daripada Ilmu, 2024, https://www.uinsi.ac.id/2024/09/16/akhlak-lebih-

utama-daripada-ilmu/, diakses 12 Juni 2025. 

https://www.uinsi.ac.id/2024/09/16/akhlak-lebih-utama-daripada-ilmu/
https://www.uinsi.ac.id/2024/09/16/akhlak-lebih-utama-daripada-ilmu/


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

78 
 

ini, peneliti berusaha mendeskripsikan realitas sosial yang ada secara sistematis, kemudian 

menganalisisnya guna merumuskan strategi penanaman nilai-nilai akhlak dalam Masyarakat. Jenis 

penelitian yang diterapkan adalah studi pustaka (library research). Dalam pelaksanaannya, peneliti 

melakukan pengumpulan, penelaahan, dan analisis kritis terhadap berbagai literatur primer maupun 

sekunder yang relevan. Fokus literatur mencakup topik-topik mengenai moralitas, etika digital, 

perspektif pendidikan Islam, hingga perkembangan mutakhir teknologi informasi. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Secara definisi hakikat akhlak oleh para ulama klasik dan kontemporer yaitu di dalam bahasa 

Arab kata ―akhlak‖ (أخلاق) adalah bentuk jamak dari kata ―khuluq‖ (خلق), yang berakar dari kata 

kerja ―khalaqa‖ (خلق), yang berarti ―menciptakan‖. Kata ―khuluq‖ diartikan dengan sikap, tindakan, 

dan kelakuan.6 Akhlak dalam Islam secara fundamental dipahami sebagai cerminan karakter dan 

perilaku seorang Muslim yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam. Ia melampaui sekadar perilaku 

lahiriah, mencakup aspek etika, moralitas, dan tata krama yang mengatur baik hubungan vertikal 

antara manusia dengan Allah (hablum minallah) maupun hubungan horizontal antar sesama manusia 

(hablum minannas). Pentingnya yang paling utama ditekankan oleh perannya sebagai fondasi utama 

bagi ilmu pengetahuan, menyiratkan bahwa kecerdasan tanpa landasan moral dapat menjadi 

berbahaya. 

Konsep-konsep kunci yang mendefinisikan akhlak meliputi Taqwa (kesadaran mendalam dan 

ketaatan kepada Allah, yang mengarah pada penghindaran dosa dan pelaksanaan perbuatan baik), 

Ihsan (berusaha mencapai keunggulan dan kesempurnaan dalam semua tindakan, baik lahiriah 

maupun batiniah), dan Husnul Khuluq (memiliki sifat-sifat karakter yang mulia seperti kejujuran, 

keadilan, keberanian, kasih sayang, kesabaran, dan kerendahan hati). Contoh praktis dari akhlak 

terpuji sebagaimana dijelaskan oleh Syekh Al-Albani7, 

وجَْوَ الََْةَ قَ ل َطَ وَ ؛َىدَ النَ َلَ ذَْب وََ ؛َىذَ الَْ َف َ كَ        
[1] Tidak menganggu, [2] suka menolong dan [3] berwajah ceria/optimis 

Dari perspektif klasik, Ibnu Miskawaih, dalam karyanya Tahdzhib al-Akhlaq, mendefinisikan 

akhlak sebagai ―keadaan jiwa seseorang yang mendorong untuk melakukan perbuatan tanpa 

memerlukan pemikiran dan pertimbangan terlebih dahulu‖. Yang terpenting, ia menegaskan bahwa 

meskipun akhlak mungkin tampak bawaan, ia tidaklah tidak dapat diubah; ia ―dapat berubah dengan 

bantuan disiplin dan nasihat yang mulia‖. Filosofi pendidikannya bertujuan untuk tiga tujuan utama: 

                                                             
6  Ahmad Thib Raya, Pengertian Akhlak Menurut Para Mufasir dan Hakikat Perbuatan Manusia, 2020, 

https://tafsiralquran.id/pengertian-akhlak-menurut-para-mufasir-dan-hakikat-perbuatan-manusia/, diakses 10 Juni 

2025. 
7 Raehanul Bahraen, Akhlak Mulia Adalah Sunnah Nabi Shallallahu ‘alaihi wa sallam, 2016, 
https://muslim.or.id/28456-akhlak-mulia-adalah-sunnah-nabi-shallallahu-alaihi-wa-sallam.html, diakses 10 Juni 

2025. 

https://tafsiralquran.id/pengertian-akhlak-menurut-para-mufasir-dan-hakikat-perbuatan-manusia/
https://muslim.or.id/28456-akhlak-mulia-adalah-sunnah-nabi-shallallahu-alaihi-wa-sallam.html


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

79 
 

menghasilkan manusia yang baik, mengangkat manusia dari keadaan yang tercela, dan membimbing 

individu menuju al-insan al-kamil (manusia sempurna).8 

Al-Ghazali, dalam karyanya Ihya 'Ulum al-Din, menekankan pentingnya pembinaan integritas 

spiritual dan nilai-nilai moral sebagai inti dari kehidupan seorang Muslim. Melalui perspektif 

tasawuf, ia menyediakan kerangka penalaran etis dan pengambilan keputusan yang tetap relevan 

dalam menghadapi tantangan zaman, termasuk kompleksitas era digital. Baginya, tujuan pendidikan 

Islam bukan sekadar transfer ilmu, tetapi pembentukan hubungan yang lebih dekat dengan Allah 

sebagai jalan menuju kebahagiaan dunia dan akhirat.9 Sejalan dengan pemikiran ini, Hamka dalam 

Tasawuf Modern menguraikan bahwa agama merupakan solusi utama bagi masalah masyarakat 

modern, sekaligus jalan untuk mencapai kebahagiaan sejati. Ia berpendapat bahwa dengan 

memahami prinsip-prinsip agama, individu dapat mengelola kecerdasan dan sikap mereka secara 

efektif sehingga mampu menyerap ilmu dengan lebih baik. Filosofi pendidikan Hamka menekankan 

perpaduan antara nilai moral, agama, dan nasionalisme, dengan menyoroti keikhlasan, keadilan, 

kasih sayang (rahmatan lil alamin), ketekunan, kemandirian, rasa hormat (adab), dan kerja sama 

sebagai fondasi utama dalam membentuk karakter individu yang utuh.10 

Pemikiran para ulama klasik seperti Miskawaih dan Al-Ghazali, serta ulama kontemporer 

seperti Hamka, menunjukkan bahwa akhlak tidak hanya merupakan kondisi intrinsik jiwa yang 

mendorong tindakan, tetapi juga sesuatu yang dapat dikembangkan melalui pendidikan dan disiplin. 

Nilai-nilai fundamental yang ditekankan oleh mereka—taqwa, ihsan, kejujuran, keadilan, kasih 

sayang, kesabaran, dan kerendahan hati—merupakan kebajikan universal yang tetap relevan dalam 

berbagai konteks, termasuk ranah digital. Meskipun dunia digital membawa perubahan dalam cara 

manusia berinteraksi dan mengakses informasi, prinsip moral seperti kejujuran dalam komunikasi, 

menghindari ghibah, menjunjung tinggi keadilan, dan menebarkan kasih sayang tetap dapat 

diterapkan dalam ruang digital. Dengan demikian, tantangan etika digital bukanlah menciptakan 

sistem moral yang sepenuhnya baru, melainkan menafsirkan ulang dan menerapkan kerangka akhlak 

Islam secara lebih kontekstual. Konsep ini sejalan dengan pemikiran Ibnu Miskawaih yang 

menekankan bahwa akhlak memiliki sifat plastis dan dapat dibentuk melalui kesadaran, pelatihan 

berkelanjutan, serta pendidikan yang berlandaskan prinsip-prinsip etis yang abadi. 

 

 

                                                             
8 Ahmad Rendy Hermawan, Ahmaddatul Rifqi Nur Azizah, Miftaqul Mardiyah, dan Muhammad Fawaid Caturian, 

“Warisan Ibnu Miskawaih: Revitalisasi Pendidikan Akhlak Islam di Era Digital,” Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal 

Pendidikan Islam 8, no. 1 (2023): 139–140, 
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tarbawi/article/viewFile/13853/5371.  
9 Hafizatun Adnan dan Nasiibah Ramli, “Spiritual Integrity in the Digital Realm: Sufism and Technology Dilemmas,” 

International Journal of Academic Research in Progressive Education and Development 13, no. 4 (2024): 2472–

2473, https://doi.org/10.6007/IJARPED/v13-i4/23835. 
10 Ulfa, Maria Ulfa, dan Erva Puspita, “Pursuing Happiness In Modern Era; Study On Hamka’s Perspective,” 

Tasfiyah: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 (2020), https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v4i1.3960. 

https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tarbawi/article/viewFile/13853/5371


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

80 
 

A. Definisi dan Signifikansi Adab: Membangun Perilaku Beradab 

Adab secara luas dipahami sebagai kebiasaan dan perilaku baik yang selaras dengan norma 

agama dan konvensi sosial, diwariskan dari generasi ke generasi. Konsep ini mencakup tata krama, 

kesopanan, dan perilaku etis dalam interaksi sosial, seperti menunjukkan rasa hormat kepada orang 

lain, menggunakan tutur kata yang santun, serta menjaga perilaku yang pantas dalam ibadah 

maupun kehidupan sehari-hari. Perspektif Al-Ghazali tentang adab menekankan dua aspek 

fundamental dalam kehidupan manusia, yaitu hablum minallah (hubungan dengan Allah) dan hablum 

minannas (hubungan dengan sesama manusia). Beliau menguraikan adab yang spesifik untuk 

berbagai peran sosial, termasuk perilaku siswa terhadap guru, sikap hormat terhadap orang tua, serta 

interaksi yang tepat dengan teman, seperti mendengarkan dengan penuh perhatian, menghindari 

interupsi, menjaga suara saat berbicara dengan orang tua, dan memberikan bantuan kepada 

sesama.11 

Syed Muhammad Naquib al-Attas mengangkat konsep adab melampaui sekadar etiket sosial, 

mendefinisikannya sebagai ―pengakuan terhadap realitas bahwa ilmu pengetahuan dan keberadaan 

diatur secara hierarkis sesuai dengan berbagai tingkatan dan derajatnya, serta tempat yang tepat bagi 

seseorang dalam kaitannya dengan realitas tersebut dan kapasitas serta potensi fisik, intelektual, dan 

spiritualnya‖.12 Dalam pandangannya, hilangnya adab (loss of adab) merupakan krisis mendasar dalam 

pendidikan Islam, sehingga beliau menganjurkan ta’dib (pendidikan berbasis adab) sebagai solusi 

utama.13 

Keterkaitan antara akhlak dan adab menunjukkan bahwa adab merupakan manifestasi 

lahiriah yang didorong oleh norma, sedangkan akhlak merupakan motivasi internal yang bersumber 

dari jiwa. Perbedaan ini menjadi krusial dalam memahami pembinaan moral, terutama dalam era 

digital, di mana akses informasi yang tidak terstruktur sering kali meratakan hierarki tradisional dan 

mengaburkan batas antara persona publik dan pribadi, serta komunikasi formal dan informal. Loss of 

adab dalam ruang digital tidak hanya berwujud sebagai penurunan kesopanan, tetapi juga sebagai 

kebingungan dalam menempatkan informasi, otoritas, dan diri sendiri secara tepat. Fenomena ini 

terlihat dalam pengabaian terhadap sumber otoritatif, kurangnya rasa hormat dalam wacana daring, 

serta ketidakmampuan membedakan hierarki kebenaran informasi.14 

Oleh karena itu, membangun budaya adab digital menuntut rekonstruksi hierarki dan batasan 

yang jelas, dengan literasi digital yang tidak hanya berfokus pada keterampilan teknis tetapi juga 

pemahaman etis mengenai posisi diri, ilmu pengetahuan, dan otoritas dalam ekosistem digital. 

                                                             
11 gung Wahyu Utomo, Mohamad Ali, dan Muh. Nur Rochim Maksum, “Konsep Adab Perspektif Al-Ghazālī dan 

Relevansinya terhadap Pembentukan Karakter,” Muttaqien 4, no. 1 (2023): 47–61, https://e-
jurnal.staimuttaqien.ac.id/index.php/mtq/article/download/1054/178. 
12 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam dan Sekularisme, terj. Khalif Muammar (Bandung: PIMPIN, 2010), 43. 
13 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan Dalam Islam, terj. Haidar Bagis (Bandung: Mizan, 1996), 

52–53, 74–75, dan 83. 
14 Ita Yunita, Anis Saidah, dan Muhammad Fahmi, “The Imperative of Integrating Knowledge and Adab in 

Reconstructing Islamic Education in the Digital Era,” 124–125., DOI : 10.18860/jpai.v11i2. 32660, 

https://e-jurnal.staimuttaqien.ac.id/index.php/mtq/article/download/1054/178
https://e-jurnal.staimuttaqien.ac.id/index.php/mtq/article/download/1054/178


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

81 
 

Dengan pendekatan ini, interaksi dalam dunia digital dapat mencerminkan tatanan, rasa hormat, dan 

kebijaksanaan yang diajarkan Islam, sehingga ruang digital dapat menjadi lingkungan yang kondusif 

bagi pertumbuhan moral dan intelektual. 

B. Fenomena Degradasi Akhlak Akibat Perkembangan Teknologi Digital 

Era digital, meskipun menawarkan konektivitas dan akses informasi yang belum pernah ada 

sebelumnya, secara bersamaan telah mengantarkan penurunan signifikan dalam moral dan etika 

masyarakat. Degradasi ini sangat dipengaruhi oleh konten yang luas dan seringkali tidak diatur yang 

tersedia secara daring. Manifestasinya mencakup pemutusan moral di kalangan yang luas, 

menunjukkan pelemahan ikatan etika dan penyimpangan dari perilaku yang semestinya dalam 

interaksi dan perilaku mereka secara keseluruhan. Aspek kritis lainnya adalah "komodifikasi ilmu 

pengetahuan yang didorong oleh kepentingan pasar," di mana ilmu pengetahuan semakin 

dipandang sebagai produk yang dapat diperjualbelikan, daripada pencarian suci yang terintegrasi 

dengan pengembangan etika dan spiritual.15 

Bahaya yang melekat terletak pada fakta bahwa teknologi, ketika tidak dipandu oleh adab dan 

prinsip moral yang sehat, memiliki kapasitas untuk mempercepat kemerosotan moral. Kemudahan 

akses informasi yang luar biasa, jika tidak didekati dengan kearifan dan kebijaksanaan, dapat 

menyebabkan efek merugikan pada karakter individu dan kohesi sosial.  

Degradasi akhlak di era digital bukan sekadar kumpulan perilaku individu yang salah, 

melainkan tantangan sistemik yang ditimbulkan oleh lingkungan digital itu sendiri. Permasalahan ini 

tidak hanya berasal dari pilihan buruk individu, tetapi juga berakar pada arsitektur dan struktur 

insentif lingkungan digital itu sendiri, seperti algoritma yang memprioritaskan keterlibatan daripada 

kebenaran, serta tekanan pasar dalam pembuatan konten. ―Komodifikasi ilmu pengetahuan‖  

merupakan masalah struktural yang menggeser nilai ilmu dari pertumbuhan spiritual intrinsik 

menjadi keuntungan materi ekstrinsik. ―Pemutusan moral‖ menunjukkan kerusakan dalam tatanan 

sosial yang diperparah oleh anonimitas dan sifat interaksi digital yang dimediasi, yang dapat 

mengurangi empati dan akuntabilitas. Oleh karena itu, degradasi akhlak di era digital menuntut 

solusi sistemik yang melampaui teguran individu, memerlukan pemeriksaan kritis terhadap desain 

platform, etika algoritma, dan kebijakan publik untuk membentuk kembali lanskap digital agar 

selaras dengan prinsip-prinsip moral Islam. 

C. Analisis Fenomena Kunci 

1. Hoaks dan Tantangan Tabayyun 

Penyebaran hoaks di era digital menjadi tantangan serius yang diperparah oleh pesatnya 

perkembangan teknologi.16 Narasi yang menyesatkan sering kali sengaja dibuat untuk membentuk 

                                                             
15 Ibid. 
16 Panji Ansari dan Muhammad Torieq Abdillah, “Solusi Al-Qur’an dalam Mengatasi Bahaya Hoaks pada Era Digital 
(Perspektif Tafsir Al-Misbah),” Mu‘āṣarah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 3, no. 2 (2021): 79–85, 

https://doi.org/10.18592/msr.v%vi%i.7802. 



Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

82 
 

persepsi yang salah, mengancam keharmonisan sosial, memicu konflik, dan memperdalam 

perpecahan di masyarakat. Kemudahan berbagi dan mengedit informasi semakin mempercepat 

penyebaran hoaks, memperbesar dampaknya terhadap opini publik.17 

Dalam Islam, prinsip tabayyun (verifikasi informasi) menjadi landasan moral dalam 

menghadapi berita yang belum terkonfirmasi. Al-Qur‘an, khususnya Surah Al-Hujurat: 6, 

mengingatkan pentingnya memeriksa kebenaran informasi agar tidak menimbulkan kerugian akibat 

kesalahan persepsi. Penyebaran berita palsu dianggap sebagai dosa besar yang dapat merusak 

hubungan sosial dan menimbulkan dampak jangka panjang, sebagaimana hoaks historis yang telah 

menciptakan kebencian selama berabad-abad. 

Platform digital, dengan kemudahan berbagi dan minimnya akuntabilitas, sering kali 

mengabaikan prinsip tabayyun. Budaya berbagi cepat tanpa verifikasi merusak kepercayaan publik 

(amanah) dan kohesi sosial, mengarah pada polarisasi dan konflik. Oleh karena itu, Islam 

mengajarkan kewaspadaan aktif dalam mengelola informasi digital, menuntut verifikasi sumber, 

evaluasi kritis, dan komitmen terhadap kebenaran guna menjaga integritas sosial serta membangun 

kembali kepercayaan masyarakat.18 

2. Cyberbullying: Agresi Verbal dan Dampak Psikososial 

Cyberbullying, yang didefinisikan sebagai penggunaan teknologi digital secara sengaja (seperti 

media sosial atau ponsel) untuk menimbulkan kerugian atau penderitaan pada individu melalui 

pesan daring, merupakan bentuk agresi modern dengan dampak psikososial yang parah. Fenomena 

ini sangat berbahaya karena memungkinkan pelaku untuk mengganggu korban secara terus-menerus 

tanpa batasan waktu atau kedekatan fisik, seringkali mengurangi rasa tanggung jawab pribadi dan 

akuntabilitas pelaku dibandingkan dengan bullying tatap muka.Korban cyberbullying dapat menderita 

konsekuensi negatif yang mendalam, termasuk hilangnya rasa percaya diri, rasa malu, isolasi sosial, 

stres, insomnia, dan bahkan pikiran untuk bunuh diri.19 

Dari perspektif Islam, perilaku semacam itu secara tegas bertentangan dengan nilai-nilai 

moral fundamental. Ajaran Islam secara eksplisit melarang mengejek, merendahkan, memfitnah, 

dan menggunakan bahasa kasar atau menyakitkan terhadap orang lain. Sebaliknya, Islam 

menekankan pentingnya menjaga rasa hormat, martabat, dan kasih sayang dalam semua interaksi, 

baik daring maupun luring. Penelitian juga menunjukkan bahwa baik harga diri yang rendah (yang 

mengarah pada perilaku kompensasi negatif) maupun harga diri yang tinggi (yang mengarah pada 

                                                             
17 Aliasan, “Pengaruh Pemahaman Keagamaan dan Literasi Media terhadap Penyebaran Hoax di Kalangan 
Mahasiswa,” JKPI: Jurnal Komunikasi Islam dan Kehumasan 1, no. 2 (2017): 126–145, 

https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JKPI/article/download/2197/1592/5277. 
18 Panji Ansari dan Muhammad Torieq Abdillah, “Solusi Al-Qur’an...,” 79–85. 
19 Tryo Pandu Sulaiman, Vivik Shofiah, dan Khairunnas Rajab, “Cross-Cultural Psychology: The Concept of Sadness 
In The Perspective of Javanese Culture,” SOCIUS: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 2, no. 9 (2025): 24–28, 

https://doi.org/10.5281/zenodo.15229564. 

https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JKPI/article/download/2197/1592/5277
https://doi.org/10.5281/zenodo.15229564


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

83 
 

agresi daring) dapat berkontribusi pada cyberbullying, menyoroti pemutusan hubungan dari karakter 

moral yang seimbang yang dipromosikan oleh Islam.20 

Cyberbullying, pada hakikatnya, secara sistematis menghilangkan martabat (karamah insaniyah) 

korban. Kemampuan pelaku untuk bertindak tanpa akuntabilitas atau empati langsung dalam ranah 

virtual mencerminkan kecenderungan dehumanisasi yang mendalam, di mana korban direduksi 

menjadi objek agresi daripada sesama manusia yang pantas dihormati. Keterlepasan digital ini 

memfasilitasi disengagement moral. Oleh karena itu, munculnya cyberbullying di era digital menyoroti 

hilangnya adab yang kritis dalam mengenali martabat dan kesucian yang melekat pada setiap 

individu, bahkan ketika berinteraksi secara virtual. Ajaran Islam menyediakan kerangka kerja yang 

kuat dan abadi untuk melawan hal ini dengan menekankan rasa saling menghormati, kasih sayang 

(rahmah), dan kesucian kehormatan manusia secara daring. Ini menuntut bahwa ruang digital 

menjunjung tinggi standar etika yang sama, jika tidak lebih tinggi, seperti ruang fisik, membutuhkan 

upaya sadar untuk menumbuhkan empati, mendorong akuntabilitas, dan memperkuat adab interaksi 

dalam semua keterlibatan digital. 

3. Polarisasi Sosial: Fragmentasi Opini dan Echo Chambers 

Platform media sosial memberikan pengaruh signifikan terhadap pembentukan opini publik, 

seringkali menyebabkan peningkatan polarisasi sosial dan perpecahan dalam masyarakat. 

Mekanisme utama di balik fenomena ini adalah pengoperasian algoritma media sosial dan mesin 

pencari, yang dirancang untuk memprioritaskan dan menampilkan konten yang selaras dengan 

preferensi pengguna yang ada atau opini lingkaran sosial terdekat mereka. Penyaringan algoritmik 

ini menciptakan ―gelembung filter‖ (filter bubbles) dan ―ruang gema‖ (echo chambers), di mana individu 

terutama terpapar pada informasi dan sudut pandang yang memperkuat keyakinan mereka yang 

sudah ada, sehingga memperkuat bias kognitif dan membatasi paparan terhadap perspektif yang 

beragam.21 

Konsekuensi dari kontrol algoritmik ini adalah terbentuknya opini yang terbatas, dan 

seringkali ekstrem, mengenai nilai-nilai etika dan isu-isu sosial.3 Dalam banyak kasus, wacana 

keagamaan itu sendiri menjadi alat, digunakan untuk menyerang, mendiskreditkan, atau 

mengecualikan kelompok lain yang berbeda pandangan, yang secara serius membahayakan 

persatuan nasional dan kohesi sosial. Pemilihan presiden Indonesia tahun 2019, misalnya, 

menunjukkan bagaimana media sosial dapat secara signifikan berkontribusi pada polarisasi sosial 

dan perpecahan melalui pembentukan opini publik.22 

                                                             
20 Y. Akhyar, “The Relationship between Self-esteem and Cyberbullying Behavior of Muslim Students on Social 

Media,” Fitrah: Journal of Islamic Education 5, no. 1 (2024): 12–27, https://doi.org/10.53802/fitrah.v5i1.823. 
21 Murniati, “Ruang Publik dan Wacana Agama: Dinamika Dakwah di Tengah Polarisasi Sosial,” Khazanah: Journal 

of Religious and Social Scientific 1, no. 1 (2025): 26–33, 

https://journal.abdurraufinstitute.org/index.php/khazanah/article/view/260/191. 
22 Yulia Pratiwi, Ammar, dan Chanifudin, “Dampak Teknologi dan Fenomena Degradasi Moral Menurut Perspektif 
Pendidikan Islam,” TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora 5, no. 2 (2020): 324–332, 

https://doi.org/10.33650/trilogi.v5i2.8656. 

https://doi.org/10.53802/fitrah.v5i1.823
https://journal.abdurraufinstitute.org/index.php/khazanah/article/view/260/191


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

84 
 

Algoritma media sosial, meskipun tampak menawarkan pengalaman yang dipersonalisasi, 

secara aktif memfragmentasi ruang publik. Dengan hanya menampilkan konten yang sudah sesuai 

dengan pandangan pengguna, algoritma menghambat paparan terhadap beragam perspektif, refleksi 

diri yang kritis, dan pemahaman yang nuansa yang diperlukan untuk wacana masyarakat yang sehat. 

Hal ini menciptakan lingkungan yang bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam tentang persatuan 

dan saling pengertian. Oleh karena itu, polarisasi algoritmik di era digital bukanlah sekadar efek 

samping teknologi, melainkan tantangan langsung terhadap cita-cita Islam tentang ukhuwwah 

(persaudaraan) dan prinsip pencarian kebenaran melalui keterlibatan yang komprehensif dan 

deliberatif. Mengatasi hal ini membutuhkan lebih dari sekadar literasi media individu untuk 

mengidentifikasi berita palsu; ini menuntut upaya kolektif untuk secara aktif mencari sumber yang 

beragam dan kredibel, terlibat dalam dialog daring yang hormat dan konstruktif, dan secara sadar 

keluar dari echo chambers. Hal ini menyiratkan perlunya membangun kembali adab dialog, kerendahan 

hati intelektual, dan inklusivitas dalam lanskap digital yang terfragmentasi, memandang keragaman 

pendapat sebagai sumber potensi kekayaan daripada perpecahan. 

4. Erosi Empati: Penurunan Sensitivitas Sosial 

Era digital yang semakin meresap telah berkontribusi pada penurunan empati sosial, di mana 

ketergantungan berlebihan pada interaksi digital serta paparan informasi yang terus-menerus, 

terutama konten yang menyedihkan, dapat menyebabkan compassion fatigue dan desensitisasi 

terhadap penderitaan orang lain. Kecepatan dan volume informasi yang berlebihan menghambat 

refleksi kritis, mengurangi kapasitas individu dalam memahami serta merespons pengalaman 

manusia secara mendalam, yang pada akhirnya berdampak pada adab intelektual dan keterhubungan 

sosial. 

Dalam Islam, empati merupakan sifat yang fundamental dalam karakter seorang mukmin. 

Rasulullah Saw. bersabda: 

َوَ سَ فَْن َ ل ََبَ ي َ َامَ َيوَ خَ لَ َبَ ي َ َتّ َحَ َمَْكَ دَ حَ أ ََنَ مَ ؤَْي َ َل َ   
“Tidaklah beriman salah seorang di antara kalian hingga ia mencintai untuk saudaranya apa yang ia 

cintai untuk dirinya sendiri” (HR. Bukhari & Muslim) 

Empati dalam Islam bukan sekadar merasakan penderitaan orang lain, tetapi juga mencakup 

upaya aktif untuk memahami kondisi dan kebutuhan mereka. Nilai ini tercermin dalam konsep  ََنَ ي  َح

(hayyin – ketenangan dan kebijaksanaan), َ َنَ ي َ ل (layyin – kelembutan dan penolakan terhadap 

kekerasan), serta  ََلَ هَ س (sahlin – optimisme dan kemudahan dalam berinteraksi).23 

Dominasi interaksi digital yang kurang melibatkan kontak langsung sering kali menciptakan 

jarak psikologis yang menghambat keterhubungan emosional. Akibatnya, pengalaman manusia 

                                                             
23 Latifa Fitriani, Abdullah Sahal Abu Nida, dan Slamet, “Penanaman Empati Digital di Era Social Society 5.0,” 

Jurnal Pendidikan: Riset & Konseptual 6, no. 4 (2022): 584–592, http://doi.org/10.28926/riset_konseptual.v6i4.573. 

http://doi.org/10.28926/riset_konseptual.v6i4.573


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

85 
 

direduksi menjadi sekadar konten yang cepat berlalu, menimbulkan desensitisasi daripada kasih 

sayang. Fenomena ini mengancam prinsip َ َة َوَ خَ أ (ukhuwwah – persaudaraan) dalam Islam dan 

pemenuhan  ََالن ََنَ م َ َلَ بَ ح َاس   (hablum minannas – hubungan dengan sesama manusia). Oleh karena itu, 

diperlukan strategi yang bertujuan menjembatani kesenjangan antara koneksi virtual dan 

pengalaman sosial yang nyata. Upaya ini melibatkan pendidikan kewarganegaraan digital yang secara 

aktif menumbuhkan kecerdasan emosional, mendorong interaksi yang lebih empatik, serta 

memastikan bahwa keterlibatan daring memperkuat, bukan menggantikan, hubungan manusia yang 

autentik dan penuh kasih. 

Tabel 1: Manifestasi Degradasi Akhlak di Era Digital dan Dampaknya 

Fenomena 
Degradasi 

Manifestasi 
Digital 

Dampak pada 
Individu 

Dampak pada 
Masyarakat 

Prinsip Islam 
yang 
Dilanggar 

Hoaks Kemudahan 
penyebaran, 
penipuan yang 
disengaja, 
amplifikasi 
algoritmik. 

Salah penilaian, 
penyesalan, 
dosa besar, 
kebingungan. 

Perpecahan, 
konflik, 
melemahnya 
kohesi sosial, 
hilangnya 
kepercayaan, 
kebencian 
berabad-abad1 

Tabayyun, Sidq 
(kejujuran), 
Amanah 
(kepercayaan). 

Cyberbullying Anonimitas, 
pelecehan 
terus-menerus, 
agresi verbal, 
kurangnya 
akuntabilitas 
langsung. 

Hilangnya rasa 
percaya diri, 
rasa malu, 
isolasi sosial, 
stres, insomnia, 
pikiran untuk 
bunuh diri. 

Kerusakan 
hubungan 
sosial, 
lingkungan 
digital yang 
tidak sehat, 
pelanggaran 
hak asasi. 

Karamah 
Insaniyah 
(martabat 
manusia), 
Rahmah (kasih 
sayang), 
larangan ghibah 
dan sakhara 
(mengolok-
olok) 

Polarisasi 
Sosial 

Filter bubbles, 
echo chambers, 
bias 
algoritmik, 
politisasi 
wacana agama. 

Opini 
terbatas/ekstre
m, penguatan 
bias kognitif, 
kurangnya 
paparan 
perspektif 
beragam. 

Fragmentasi 
masyarakat, 
perpecahan, 
ancaman 
terhadap 
persatuan 
nasional, 
konflik 
identitas. 

Ukhuwwah 
(persaudaraan), 
Syura 
(musyawarah), 
I'tidal 
(keseimbangan
), Wasatiyyah 
(moderasi). 

Erosi Empati Kelebihan 
informasi, 
compassion 
fatigue, 
desensitisasi, 
interaksi yang 

Penurunan 
sensitivitas 
sosial, 
kurangnya 
pemahaman 
mendalam, 

Melemahnya 
ikatan sosial, 
kurangnya 
kepedulian 
terhadap 
penderitaan 

Rahmah (kasih 
sayang), 
Ukhuwwah, 
Hablum 
minannas 
(hubungan 



Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

86 
 

dimediasi. pemutusan 
moral. 

orang lain, 
individualisme. 

antar manusia). 

Komodifikasi 
Ilmu 

Ilmu sebagai 
produk, 
kepentingan 
pasar, fokus 
pada 
keterampilan 
praktis 
daripada 
penyempurnaa
n moral. 

Pemutusan 
moral, 
gangguan digital 
yang 
melemahkan 
fokus, 
pengetahuan 
tanpa tujuan 
spiritual. 

Hilangnya nilai 
sakral ilmu, 
masyarakat 
yang 
materialistis, 
kurangnya 
tujuan hidup 
yang lebih 
tinggi. 

Ilm Nafii' (ilmu 
yang 
bermanfaat), 
Ta'dib 
(pendidikan 
berbasis adab), 
Ikhlas 
(ketulusan 
dalam mencari 
ilmu). 

 

D. Strategi Penanaman Nilai-nilai Akhlak dalam Menghadapi Tantangan Digital 

Pembinaan akhlak yang efektif di era digital menuntut pendekatan holistik yang secara mulus 

mengintegrasikan nilai-nilai moral dan etika dengan pemahaman dan penggunaan teknologi modern 

yang bertanggung jawab. Pendekatan ini harus komprehensif, menyeimbangkan pengembangan 

intelektual, moral, dan spiritual, sebagaimana ditekankan oleh prinsip ta'dib (pendidikan berbasis 

adab). Tujuannya adalah untuk memelihara individu yang tidak hanya kompeten secara teknologi 

tetapi juga berakar kuat pada prinsip-prinsip etika.24  

Yang terpenting, teknologi itu sendiri harus dipandang sebagai alat yang berharga untuk 

mendukung dan meningkatkan pendidikan karakter, daripada hanya menjadi sumber tantangan.2 

Dengan memanfaatkan platform dan alat digital secara kreatif, pendidikan Islam dapat tetap relevan 

dan menarik bagi generasi muda, memastikan bahwa nilai-nilai spiritual inti diperkuat, bukan 

terkikis.25 

Tantangan di era digital menunjukkan bahwa teknologi, jika tidak dipandu, dapat 

mempercepat kemerosotan moral, yang mengindikasikan adanya kekurangan dalam bagaimana 

teknologi saat ini dibingkai dan digunakan. Solusi yang diusulkan adalah pendidikan akhlak yang 

holistik, mengintegrasikan pengembangan intelektual, moral, dan spiritual. Teknologi dapat menjadi 

alat untuk pendidikan ini. Sekadar mengajarkan ―literasi digital‖ (misalnya, cara menggunakan 

perangkat lunak, mengidentifikasi berita palsu) adalah keterampilan teknis. Namun, masalah 

degradasi akhlak lebih dalam dari sekadar kompetensi teknis; ini melibatkan pilihan moral dan 

landasan spiritual. Oleh karena itu, tujuan akhirnya bukan hanya membekali individu dengan 

―keterampilan digital,‖ tetapi untuk menumbuhkan ―kebijaksanaan digital‖ (hikmah). Kebijaksanaan 

digital menyiratkan bahwa kompetensi teknologi selalu tunduk pada dan dipandu oleh akhlak yang 

                                                             
24 Elsi Fitrianis, Sarah Nurul Adha, dan Gusmaneli Gusmaneli, “Pendidikan Karakter Melalui Pendidikan Agama 

Islam di Era Revolusi Digital,” Jurnal Ilmu Pendidikan, Politik dan Sosial Indonesia 2, no. 1 (2025): 135–144, 

https://doi.org/10.62383/aktivisme.v2i1.726. 
25 Rossa Lailatul Fitria dan Auliya Ridwan, “Pendidikan Akhlak di Era Digital: Pengaruh Konten Islami di Instagram 
Terhadap Pembentukan Karakter Remaja dalam Perspektif Sosial,” Social Studies in Education 2, no. 2 (2024): 157–

172, http://dx.doi.org/10.15642/sse.2024.2.2.157-172. 

https://doi.org/10.62383/aktivisme.v2i1.726
http://dx.doi.org/10.15642/sse.2024.2.2.157-172


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

87 
 

kuat. Ini berarti mengajarkan tidak hanya bagaimana menggunakan alat digital, tetapi mengapa dan 

untuk tujuan apa dari sudut pandang etika dan spiritual Islam yang mendalam. Hal ini memastikan 

bahwa teknologi berfungsi untuk memperkuat, bukan mengikis, nilai-nilai Islam, mengubahnya 

menjadi sarana untuk kemajuan spiritual dan moral. 

1. Peran Keluarga: Teladan, Pengawasan, dan Komunikasi Efektif 

Unit keluarga memegang peran sentral sebagai pendidik utama dan ―madrasah‖ pertama bagi 

anak-anak. Sikap dan perilaku anak-anak di sekolah, lingkungan, dan masyarakat mencerminkan 

bagaimana kehidupan mereka di rumah dan didikan orang tua mereka. Di era digital, peran orang 

tua menjadi semakin krusial dalam menanamkan nilai-nilai Islam sebagai bekal bagi anak-anak 

dalam menghadapi perkembangan teknologi yang pesat.43 

Peran orang tua meliputi: 

a. Memberikan Teladan Akhlak yang Baik: Anak-anak cenderung meniru perilaku orang tua, 

terutama ibu yang sering berinteraksi dengan mereka. Akhlak mulia seperti kesabaran, 

kejujuran, dan kasih sayang yang ditunjukkan oleh orang tua menjadi contoh nyata bagi anak-

anak. Nabi Muhammad Saw. bersabda: 

يْ ر ك مَْأ حْس ن ك مَْخ ل قًا  خ 
“Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik akhlaknya.” (HR. Bukhari dan Muslim 

b. Menanamkan Nilai-nilai Keislaman: Keluarga merupakan pondasi utama dalam 

memperkenalkan anak-anak kepada ajaran agama sejak dini. Selain mengajarkan doa, membaca 

Al-Qur'an, melatih shalat, serta menanamkan nilai-nilai akhlak Islami yang membentuk 

karakter, orang tua juga berperan sebagai gerbang pertama dalam proses pengenalan anak 

terhadap Islam. Sebagaimana sabda Nabi Muhammad Saw.: 

 وَ انَ سَ ج َ ي َ َوَْأ ََوَ انَ رَ ص َ نَ ي َ َوَْأ ََوَ انَ دَ و َ هَ ي َ َاهَ وَ ب َ أَ فَ ،َة رََ طَْفَ الََْىلَ عَ َدَ ولَ ي ََلَ إ ََودَ ل وََْمَ َنَْمَ َامَ 
“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah (suci). Kedua orang tuanyalah yang menjadikannya 

Yahudi, Nasrani, atau Majusi.‖ (HR. Bukhari dan Muslim) 

c. Mengajarkan Empati dan Kasih Sayang: Melalui interaksi sehari-hari, orang tua dapat 

mengajarkan anak untuk peduli terhadap orang lain, berbagi, dan membantu sesama, termasuk 

melalui kegiatan sosial. Sebagaimana sabda Nabi Muhammad Saw.: 

 

وَ  َل ن  فْس  يو َم اَي  ب  َل  خ  َي  ب  َي  ؤْم ن َأ ح د ك مَْح تّ   ل 
“Tidak sempurna iman seseorang di antara kalian hingga ia mencintai untuk saudaranya apa yang ia 

cintai untuk dirinya sendiri.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

d. Membimbing dalam Menghadapi Tantangan Hidup: Orang tua menjadi tempat bercerita 



Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

88 
 

dan memberikan bimbingan tentang cara menyelesaikan masalah dengan cara yang berakhlak 

baik, seperti tidak membalas keburukan dengan keburukan. Nabi Muhammad Saw. bersabda: 

،َيَ نَ سَ َرَ شَْعَ َاءَ نَ ب َْأ ََمَْىَ وَ َاهَ ي َْلَ عَ َمَْوىَ ب رََ اضَْوَ ،َيَ نَ سَ َعَ بَْسَ َاءَ نَ ب َْأ ََمَْىَ وَ َةَ ل َلصَ بَ َمَْكَ د لَ َوَْأ ََوارَ مَ 

ََمَْهَ ن َ ي َْب َ َواق رَ  فَ وََ   عَ اجَ ضَ مَ الََْف 
“Perintahkanlah anak-anakmu shalat ketika mereka berusia tujuh tahun, dan pukullah mereka 

jika tidak melakukannya pada usia sepuluh tahun, serta pisahkanlah tempat tidur mereka.” (HR. 

Abu Daud) 

 

e. Menguatkan Pendidikan Akhlak Melalui Cerita dan Kisah Inspiratif: Penggunaan cerita 

tentang Rasulullah SAW, sahabat nabi, atau tokoh-tokoh Islam lainnya dapat menanamkan 

nilai-nilai akhlak pada anak-anak secara efektif. Allah Swt. berfirman dalam QS. Yusuf ayat 3: 

 َ َب  َالْق ص ص  َا حْس ن  َع ل يْك  َن  ق ص  َق  بْل وَنَ ْن  َم نْ كَ نْت  َو ا نْ َۖ
َالْق رْاٰن  ا َىٰذ  َا ل يْك  ي ْن آ َا وْح  آ

ََالْغٰف ل يَْ َل م نَ 
“Kami menceritakan kepadamu (Muhammad) kisah yang paling baik dengan mewahyukan Al-

Qur'an ini kepadamu, padahal sebelumnya kamu termasuk orang yang tidak mengetahui.” 

f. Membiasakan Anak dengan Kebiasaan Baik: Orang tua memiliki peran besar dalam 

membentuk kebiasaan sehari-hari, seperti mengucapkan salam, meminta izin, mengucapkan 

terima kasih, dan menghormati orang lain.  

g. Melatih Tanggung Jawab: Memberikan tugas-tugas kecil di rumah dapat melatih anak 

bertanggung jawab sejak dini. Allah Swt. berfirman dalam QS. Al-Mudassir ayat 38: 

َ
ٌۙ
ن ة  ي ْ كَ س ب تَْر ى  َب  ا َك ل َن  فْس ٍۢ

“Setiap orang bertanggung jawab atas apa yang telah dikerjakannya.” 

h. Mendoakan Anak: Doa seorang ibu memiliki kekuatan besar, mendoakan anak agar memiliki 

akhlak mulia adalah bentuk usaha spiritual yang sangat penting. Sebagaimana sabda Nabi 

Muhammad Saw.: 

َنَ يهَ فَ َكَ شَ َل ََتَ ابَ جَ تَ سَْمَ َاتَ وَ عَ دَ َثَ ل َثَ  َدَ الَ وَ الََْة وََ عَْدَ : َرَ افَ سَ مَ الََْة وََ عَْدَ وَ ، َة وََ عَْدَ وَ ،

 ومَ لَ ظَْمَ الَْ
“Tiga doa yang mustajab yang tidak diragukan lagi: doa orang tua, doa orang yang sedang safar, dan 



Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

89 
 

doa orang yang terzalimi.” (HR. Abu Daud, Tirmidzi, dan Ibnu Majah) 

Namun, orang tua menghadapi berbagai tantangan dalam membimbing anak di era digital, 

seperti paparan konten negatif, cyberbullying, kecanduan media sosial, dan menurunnya minat belajar 

agama.43 Untuk mengatasi tantangan ini, orang tua perlu menerapkan strategi yang efektif, termasuk 

pengawasan dan pembatasan penggunaan teknologi digital, serta membangun komunikasi terbuka 

mengenai dampak positif dan negatif dunia digital. Peningkatan literasi digital bagi orang tua 

menjadi aspek krusial untuk memastikan pendidikan agama Islam tetap relevan dan efektif di era 

modern.26 

Keluarga, sebagai benteng utama akhlak di era digital, menghadapi tantangan unik karena 

orang tua seringkali kurang memiliki literasi digital yang memadai untuk membimbing anak-anak 

mereka secara efektif. Hal ini dapat menyebabkan kesenjangan antara nilai-nilai yang diajarkan di 

rumah dan perilaku anak-anak di dunia maya. Oleh karena itu, orang tua tidak hanya perlu menjadi 

teladan moral yang kuat, tetapi juga harus secara aktif meningkatkan kompetensi digital mereka. Ini 

mencakup pemahaman tentang risiko dan peluang digital, kemampuan untuk mengevaluasi konten, 

dan keterampilan untuk berkomunikasi secara efektif dengan anak-anak tentang etika online. Tanpa 

literasi digital yang memadai, orang tua mungkin kesulitan dalam melakukan pengawasan yang 

efektif dan memberikan bimbingan yang relevan, sehingga membuat anak-anak rentan terhadap 

pengaruh negatif digital. Ini menunjukkan bahwa peran orang tua di era digital telah berkembang, 

menuntut kombinasi kebijaksanaan tradisional dan keterampilan modern untuk menjaga dan 

menumbuhkan akhlak dalam lingkungan yang terus berubah 

2. Peran Sekolah: Integrasi Kurikulum, Keteladanan Guru, dan Literasi Digital 

Dalam lanskap digital yang terus berubah, sekolah memainkan peran penting dalam 

menanamkan nilai-nilai karakter pada siswa. Melalui pendidikan formal dan kegiatan ekstrakurikuler, 

sekolah dapat membekali siswa dengan keterampilan dan sikap yang diperlukan untuk menghadapi 

tantangan era digital. Sekolah membentuk pondasi karakter yang kuat, memberdayakan mereka 

untuk menjadi warga negara yang bertanggung jawab, berwawasan luas, dan berkontribusi positif 

kepada masyarakat. 

Strategi yang dapat diterapkan di sekolah meliputi: 

a. Integrasi Nilai Karakter dalam Kurikulum: Pendidikan karakter harus menjadi bagian 

integral dari kurikulum sekolah, dengan memasukkan nilai-nilai seperti kejujuran, disiplin, dan 

tanggung jawab dalam setiap mata pelajaran. Guru juga harus menerapkan metode pengajaran 

                                                             
26 Moh. Ali Masud, Mulajimatul Fitria, dan Slamet, “Peran Orang Tua dalam Menanamkan Pendidikan Agama Islam 
di Era Digital,” Jurnal Ilmu Pendidikan, Sosial dan Humaniora 1, no. 1 (2025): 40–49, 

https://doi.org/10.58472/jipsh.v1i1.25. 

https://doi.org/10.58472/jipsh.v1i1.25


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

90 
 

yang menanamkan moralitas, seperti diskusi etika dalam pembelajaran dan penugasan yang 

mendorong refleksi diri.27 

b. Penerapan Model Keteladanan: Guru, sebagai pendidik, harus menjadi contoh nyata dalam 

menerapkan nilai-nilai karakter. Anak-anak dan remaja cenderung meniru perilaku orang 

dewasa di sekitar mereka, sehingga penting bagi guru untuk menunjukkan integritas dalam 

kehidupan sehari-hari dan menjadi panutan dalam perilaku yang mencerminkan akhlak mulia.28 

c. Pengembangan Keterampilan Berpikir Kritis dan Literasi Digital: Pendidikan karakter 

melatih siswa untuk berpikir kritis dan menganalisis informasi yang mereka temui di dunia 

maya. Siswa perlu dibekali dengan keterampilan literasi digital agar mereka dapat memilah 

informasi yang benar, menghindari penyebaran berita palsu, serta menggunakan media sosial 

secara bijaksana.45 Literasi digital juga mencakup pemahaman tentang hak privasi, etika dalam 

berkomunikasi daring, dan pemanfaatan internet untuk hal-hal positif.29 

d. Promosi Perilaku Etis Online: Sekolah harus mengajarkan siswa tentang pentingnya etika 

digital, seperti menjaga privasi, bertanggung jawab terhadap konten yang dibagikan, 

menghindari perilaku bullying atau menyebarkan informasi palsu, serta berinteraksi dengan 

sopan di media sosial. 

e. Pemanfaatan Teknologi untuk Pendidikan Karakter: Teknologi dapat digunakan sebagai 

alat untuk memperkuat pendidikan karakter, seperti melalui aplikasi edukatif, program e-learning 

berbasis moral, serta video inspiratif yang mengajarkan nilai-nilai kehidupan. Sekolah dapat 

memanfaatkan platform digital untuk membuat konten yang mendukung pendidikan karakter, 

termasuk konten Islami di Instagram yang terbukti efektif dalam mendidik remaja tentang 

nilai-nilai moral dan spiritual. 

Sekolah sebagai lingkungan terstruktur untuk menumbuhkan adab digital dan keterlibatan 

kritis, menghadapi tantangan dalam menyeimbangkan tuntutan akademik dengan pengembangan 

moral. Meskipun sekolah berupaya mengintegrasikan nilai-nilai karakter ke dalam kurikulum dan 

mendorong literasi digital, pengaruh teknologi digital di luar lingkungan sekolah seringkali lebih 

dominan dalam membentuk perilaku siswa. Ini menunjukkan bahwa upaya sekolah, meskipun 

penting, dapat terhambat jika tidak didukung oleh lingkungan digital yang lebih luas yang juga 

menjunjung tinggi nilai-nilai akhlak. Oleh karena itu, sekolah harus secara aktif memanfaatkan 

teknologi sebagai alat pedagogis untuk tujuan positif, seperti menyajikan materi secara lebih kreatif 

dan interaktif, dan memastikan bahwa kurikulum pendidikan Islam dirancang sedemikian rupa 

sehingga teknologi dapat diintegrasikan tanpa mengurangi penekanan pada nilai-nilai spiritual. Ini 

                                                             
27 Elsi Fitrianis, Sarah Nurul Adha, dan Gusmaneli Gusmaneli, “Pendidikan Karakter Melalui Pendidikan Agama 

Islam di Era Revolusi Digital,” 135–144. 
28 Ade Imun Romadan, “Pendidikan Akhlak dalam Pembentukan Karakter Anak,” Jurnal Pendidikan Agama Islam 2 
(2022): 14–22, https://ejournal.stitalkhairiyah.ac.id/index.php/adzzikr/article/download/173/105/572. 
29 Ibid. 

https://ejournal.stitalkhairiyah.ac.id/index.php/adzzikr/article/download/173/105/572


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

91 
 

berarti bahwa sekolah memiliki tanggung jawab untuk tidak hanya mengajarkan etika digital sebagai 

seperangkat aturan, tetapi juga untuk menumbuhkan kemampuan siswa untuk berpikir kritis, 

menganalisis informasi, dan membuat keputusan etis dalam menghadapi kompleksitas dunia maya, 

sehingga mereka dapat memanfaatkan teknologi secara bijak dan positif, sekaligus membentuk 

mereka menjadi individu yang berakhlak mulia dan berkontribusi positif bagi kemajuan bangsa. 

3. Peran Komunitas dan Masjid: Pusat Pembinaan dan Dakwah Digital 

Komunitas dan masjid merupakan pusat vital untuk pembinaan akhlak di era digital. Sejak 

zaman Nabi Muhammad SAW, masjid berfungsi tidak hanya sebagai tempat ibadah tetapi juga 

sebagai pusat pendidikan, pertumbuhan ekonomi umat Islam, dan fungsi sipil lainnya. Pada masa 

keemasan peradaban Islam, banyak masjid berkembang menjadi pusat pendidikan tinggi, 

mengajarkan berbagai disiplin ilmu agama maupun umum. Di era modern, masjid tetap menjadi 

tempat utama untuk mempelajari Al-Qur'an dan ajaran Islam, serta menyediakan kelas-kelas agama 

untuk orang dewasa.30 

Di era digital, masjid dapat beradaptasi dengan menawarkan berbagai program pendidikan 

yang relevan, baik formal maupun non-formal. Masjid dan komunitas merupakan dua entitas 

strategis dalam pembinaan akhlak, khususnya di era digital yang penuh distraksi moral. Sejak masa 

Rasulullah Saw., masjid telah memainkan peran multifungsi: sebagai pusat ibadah, pendidikan, 

pelayanan sosial, hingga pusat pengembangan ekonomi umat. Pada masa keemasan peradaban 

Islam, banyak masjid bertransformasi menjadi institusi pendidikan tinggi yang mengajarkan berbagai 

disiplin ilmu, baik agama maupun umum. Kini, fungsi tersebut tetap relevan. Masjid masih menjadi 

tempat utama untuk belajar Al-Qur‘an, mengikuti kajian keislaman, serta mengembangkan nilai-nilai 

keagamaan di tengah perubahan sosial yang cepat. 

Di era digital, masjid dituntut untuk beradaptasi dengan tantangan zaman melalui integrasi 

teknologi dalam berbagai aspek dakwah dan pendidikan. Masjid dapat menyelenggarakan 

pembelajaran formal dan non-formal seperti TPA, madrasah diniyah, pelatihan keterampilan Islami, 

dan ceramah tematik berbasis multimedia.31 Selain itu, komunitas masjid perlu mengoptimalkan 

media sosial, aplikasi dakwah, dan platform digital untuk menyebarkan nilai-nilai Islam secara 

kreatif. Produksi konten digital seperti video edukatif, penjelasan ayat-ayat Al-Qur‘an, atau serial 

tanya jawab keislaman dapat menjadi instrumen strategis untuk menjangkau generasi muda yang 

lebih akrab dengan teknologi visual. 

Transformasi masjid sebagai pusat pembinaan akhlak digital menuntut pengembangan sistem 

manajemen berbasis teknologi, termasuk sistem informasi imarah masjid yang modern dan 

                                                             
30 Naura Azifa, Sri Wahyuni, Aliza Badri, dan Wismanto, “Peran Mesjid dalam Meningkatkan Akses Pendidikan bagi 

Masyarakat: Solusi untuk Tantangan Zaman,” Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam dan Filsafat 2, no. 1 (2025): 

1–10, https://doi.org/10.61132/akhlak.v2i1.211.  
31 M. Lutfiatul Hasan dan Adam Hafidz Al Fajar, “Pendidikan Islam Berbasis Masjid: Studi Literatur Atas Fungsi 
Masjid Sebagai Institusi Edukasi,” Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 1 (2025): 116–133, 

https://doi.org/10.32478/r82yx419. 

https://doi.org/10.61132/akhlak.v2i1.211
https://doi.org/10.32478/r82yx419


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

92 
 

terstruktur. Di sisi lain, masjid juga perlu menekankan pentingnya etika komunikasi digital, seperti 

kejujuran, verifikasi informasi (tabayyun), serta penghindaran dari ujaran kebencian, fitnah, dan 

ghibah. Dengan demikian, masjid dan komunitas tidak hanya menjadi pusat ibadah, tetapi juga 

episentrum inovasi dakwah dan pendidikan Islam berbasis digital yang mampu memperkuat 

kesadaran identitas keislaman dan solidaritas sosial dalam masyarakat modern. 

4. Literasi Digital Berbasis Akhlak: Membangun Kesadaran Kritis 

Dari perspektif Islam, literasi digital harus berakar pada prinsip-prinsip akhlak, mengubahnya 

menjadi imperatif moral. Ini berarti menumbuhkan "kebijaksanaan" (hikmah) dalam konsumsi dan 

produksi informasi. 

a. Prinsip Tabayyun sebagai Fondasi: Islam menekankan pentingnya tabayyun (verifikasi) 

terhadap setiap informasi yang diterima, terutama di era digital di mana berita palsu dan 

provokasi mudah menyebar. Kewajiban untuk memverifikasi informasi sebelum 

menyebarkannya adalah bentuk tanggung jawab seorang Muslim. 

b. Etika Komunikasi Digital: Etika digital mencakup berbagai aspek perilaku online, seperti 

menghormati privasi orang lain, bertanggung jawab terhadap konten yang dibagikan, dan 

menghindari perilaku bullying atau menyebarkan informasi palsu. Komunikasi harus selalu 

dalam kebaikan, menghindari perdebatan dan argumen yang tidak produktif, serta menjauhi 

bahasa vulgar, ghibah, dan fitnah.32 

c. Penggunaan Internet untuk Kebaikan dan Dakwah: Internet harus dimanfaatkan sebagai 

sarana untuk menyebarkan kebaikan dan dakwah, bukan untuk hal-hal yang merusak atau 

bertentangan dengan nilai-nilai agama.60 Konten yang disebarkan harus berkhazanah Islam dan 

menebar faedah, dengan niat yang tulus dan objektif. 

d. Kesadaran Hisab dan Pengawasan Ilahi: Kesadaran akan adanya hisab (perhitungan amal) 

di akhirat dan pengawasan malaikat (CCTV di kedua bahu) harus menjadi pengontrol utama 

dalam mengendalikan perilaku online.26 Setiap tindakan di media sosial akan menjadi catatan 

amal yang dipertanggungjawabkan kelak. 

e. Moderasi Penggunaan Internet: Islam mengajarkan pentingnya moderasi dalam segala hal, 

termasuk dalam penggunaan internet. Ketergantungan berlebihan pada internet dapat 

mengganggu keseimbangan kehidupan dan ibadah. 

Literasi digital berbasis akhlak ini bertujuan untuk membekali individu dengan kemampuan 

untuk tidak hanya mengidentifikasi dan menghindari dampak negatif teknologi, tetapi juga untuk 

secara aktif menggunakan teknologi sebagai alat untuk memperkuat iman, menyebarkan nilai-nilai 

Islam, dan berkontribusi positif bagi masyarakat.38 Ini adalah langkah penting menuju pembentukan 

                                                             
32 Dwi Iin Kahina Abdullah, “Etika Komunikasi Islam Dalam Media Sosial,” Al-Hikmah: Jurnal Dakwah dan 

Komunikasi 1, no. 2 (2022): 1–15, https://e-jurnal.iainsorong.ac.id/index.php/Al-Hikmah. 

https://e-jurnal.iainsorong.ac.id/index.php/Al-Hikmah


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

93 
 

generasi yang tidak hanya cakap secara digital, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan 

berlandaskan moral. 

5. Relevansi Penjagaan Masyarakat dalam Islam (Hifz al-Mujtama') 

a. Konsep Hifz al-Mujtama' dalam Islam 

Konsep Hifz al-Mujtama' (penjagaan masyarakat) adalah salah satu pengembangan 

fundamental dalam studi maqashid syariah kontemporer. Konsep ini menekankan signifikansi 

pemeliharaan stabilitas sosial, kohesi, dan kesejahteraan kolektif sebagai tujuan integral dari syariah 

Islam. Tegaknya masyarakat yang beradab sangat bergantung pada fondasi akhlak mulia; degradasi 

moralitas secara inheren dapat memicu disintegritas dan kerusakan sosial.33  

Dalam lanskap era digital, ancaman terhadap kohesi masyarakat muncul dalam bentuk 

manifestasi baru. Fenomena seperti penyebaran informasi palsu (hoax) berpotensi memecah belah 

komunitas, sementara perundungan siber (cyberbullying) dapat mengikis kesehatan mental individu 

dan merusak struktur sosial.34 Dalam konteks ini, Hifz al-Mujtama' diperluas untuk mencakup 

perlindungan moral, etika, dan spiritual masyarakat, termasuk dalam ranah digital.35  

b. Implementasi Hifz al-Mujtama' di Era Digital 

Implementasi Hifz al-Mujtama' di era digital menuntut adopsi pendekatan strategis yang 

komprehensif: 

1) Penguatan Kendali Diri (Taqwa): Prinsip takwa (ketakwaan) menjadi esensial sebagai 

mekanisme kendali diri dalam interaksi digital. Hal ini berfungsi sebagai proteksi 

terhadap potensi penyalahgunaan teknologi yang dapat merusak nilai-nilai Islam dan 

kohesi sosial. 

2) Penerapan Etika Digital Islam: Pengarusutamaan etika digital Islam mencakup 

sejumlah prinsip krusial: validitas informasi (kejujuran), verifikasi data (tabayyun), 

komunikasi yang santun dan konstruktif, serta penjagaan privasi dan keamanan data 

pribadi. 

3) Integrasi Pendidikan Etika Digital: Peran pendidikan agama Islam sangat vital dalam 

menanamkan kesadaran etika digital sejak usia dini. Ini bertujuan untuk membekali 

generasi Muslim dengan kemampuan mengelola teknologi secara bijaksana dan 

bertanggung jawab. 

4) Optimalisasi Teknologi untuk Dakwah: Teknologi digital perlu dioptimalkan sebagai 

medium dakwah dan sarana pembelajaran Islam yang inovatif, memfasilitasi diseminasi 

nilai-nilai keislaman secara luas dan lintas budaya.  

                                                             
33 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (Herndon, VA: IIIT, 2008), 

62–63.b. 
34 Mohammad Hashim Kamali, Maqasid al-Shariah Made Simple (London: IIIT, 2008), 29–31. 
35 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh Maqasid al-Syari'ah: Dirasah Jadidah fi al-Fikr al-Islami (Cairo: Dar al-Shuruq, 1997), 

84. 

 



Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

94 
 

Konsep hifz al-mujtama' (penjagaan masyarakat) sebagai tujuan makro dari pendidikan akhlak 

digital, menunjukkan bahwa akhlak digital bukan hanya tentang kesalehan individu, tetapi juga 

tanggung jawab kolektif untuk keharmonisan sosial. Di era digital, di mana tindakan individu dapat 

memiliki dampak yang meluas dan cepat, menjaga akhlak menjadi sangat penting untuk melindungi 

masyarakat dari perpecahan dan kerusakan. Ini berarti bahwa upaya untuk menanamkan akhlak 

digital harus dilihat sebagai bagian integral dari upaya yang lebih besar untuk menjaga kesejahteraan 

dan stabilitas masyarakat secara keseluruhan. Oleh karena itu, pendekatan ini menuntut kolaborasi 

antara individu, keluarga, sekolah, komunitas, dan bahkan pembuat kebijakan untuk menciptakan 

lingkungan digital yang mendukung pertumbuhan moral dan etika, yang pada akhirnya akan 

memperkuat tatanan sosial dan mencegah dampak negatif yang dapat mengancam hifz al-mujtama'. 

 

Simpulan dan Saran 

Penelitian ini menegaskan bahwa era digital, dengan segala kemajuan dan kemudahannya, 

secara simultan menghadirkan problematika serius terhadap akhlak masyarakat. Fenomena 

degradasi akhlak termanifestasi dalam berbagai bentuk, termasuk loss of adab yang diidentifikasi oleh 

Syed Muhammad Naquib al-Attas sebagai krisis fundamental, penyebaran hoaks yang merusak 

kohesi sosial, maraknya cyberbullying yang mengikis martabat kemanusiaan, polarisasi sosial yang 

diperparah oleh algoritma media sosial, dan erosi empati yang melemahkan sensitivitas sosial. Akar 

permasalahan ini tidak hanya terletak pada penyalahgunaan teknologi oleh individu, tetapi juga pada 

tantangan sistemik yang ditimbulkan oleh arsitektur dan insentif lingkungan digital itu sendiri. 

Meskipun demikian, prinsip-prinsip akhlak dan adab dalam Islam, yang telah dirumuskan oleh 

ulama klasik seperti Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali, serta ulama kontemporer seperti Hamka, 

terbukti memiliki relevansi dan adaptabilitas yang abadi. Konsep-konsep ini menyediakan kerangka 

kerja etika yang komprehensif, yang mampu membimbing individu dan masyarakat dalam 

menavigasi kompleksitas era digital. Akhlak sebagai dorongan batiniah dan adab sebagai manifestasi 

lahiriah, saling melengkapi dan harus ditumbuhkan secara terintegrasi untuk menghasilkan perilaku 

digital yang etis dan bertanggung jawab. 

Penanaman nilai-nilai akhlak di era digital memerlukan pendekatan holistik dan multi-

stakeholder. Keluarga sebagai benteng pertama, sekolah sebagai lingkungan terstruktur, dan 

komunitas termasuk masjid sebagai pusat pembinaan dan dakwah digital, semuanya memiliki peran 

krusial. Tujuan akhirnya adalah untuk menumbuhkan "kebijaksanaan digital" (hikmah) yang 

menempatkan kompetensi teknologi di bawah panduan akhlak yang kuat, memastikan bahwa 

teknologi berfungsi untuk memperkuat, bukan mengikis, nilai-nilai Islam. Seluruh upaya ini pada 

akhirnya bertujuan untuk mencapai hifz al-mujtama' (penjagaan masyarakat), memastikan bahwa 

akhlak digital menjadi tanggung jawab kolektif untuk keharmonisan dan kesejahteraan sosial. 

 



Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

95 
 

 
 
 
 
 
DAFTAR PUSTAKA 
 
Abdullah, Dwi Iin Kahina. ―Etika Komunikasi Islam Dalam Media Sosial‖. Al-Hikmah: Jurnal 

Dakwah dan Komunikasi 1, no. 2 (2022): 1–15. https://e-jurnal.iainsorong.ac.id/index.php/Al-
Hikmah.  

Adnan, Hafizatun, dan Nasiibah Ramli. ―Spiritual Integrity in the Digital Realm: Sufism and 
Technology Dilemmas.‖ International Journal of Academic Research in Progressive Education and 
Development 13, no. 4: 2472–2473. https://doi.org/10.6007/IJARPED/v13-i4/23835.  

Akhyar, Y. "The Relationship between Self-esteem and Cyberbullying Behavior of Muslim Students 
on Social Media." Fitrah: Journal of Islamic Education 5, no. 1 (2024): 12–27. 
https://doi.org/10.53802/fitrah.v5i1.823.  

Aliasan. "Pengaruh Pemahaman Keagamaan dan Literasi Media terhadap Penyebaran Hoax di 
Kalangan Mahasiswa." JKPI: Jurnal Komunikasi Islam dan Kehumasan 1, no. 2 (2017): 126–145. 
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JKPI/article/download/2197/1592/5277.  

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam dan Sekularisme. Diterjemahkan oleh Khalif Muammar. 
Bandung: PIMPIN, 2010.  

———. Konsep Pendidikan Dalam Islam. Diterjemahkan oleh Haidar Bagis. Bandung: Mizan, 1996.  
Al-Qaradawi, Yusuf. Fiqh Maqasid al-Syari'ah: Dirasah Jadidah fi al-Fikr al-Islami. Kairo: Dar al-

Shuruq, 1997.  
Ansari, Panji, dan Muhammad Torieq Abdillah. "Solusi Al-Qur‘an dalam Mengatasi Bahaya Hoaks 

pada Era Digital (Perspektif Tafsir Al-Misbah)." Muẚṣarah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 3, 
no. 2 (2021): 79–85. https://doi.org/10.18592/msr.v%vi%i.7802.  

 Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. Herndon, VA: IIIT, 
2008.  

Bahraen, Raehanul. "Akhlak Mulia Adalah Sunnah Nabi Shallallahu ‗alaihi wa sallam." Muslim.or.id, 
2016. https://muslim.or.id/28456-akhlak-mulia-adalah-sunnah-nabi-shallallahu-alaihi-wa-
sallam.html.  

Fitrianis, Elsi, Sarah Nurul Adha, dan Gusmaneli Gusmaneli. "Pendidikan Karakter Melalui 
Pendidikan Agama Islam di Era Revolusi Digital." Jurnal Ilmu Pendidikan, Politik dan Sosial 
Indonesia 2, no. 1 (2025): 135–144. https://doi.org/10.62383/aktivisme.v2i1.726.  

 Fitria, Rossa Lailatul, dan Auliya Ridwan. "Pendidikan Akhlak di Era Digital: Pengaruh Konten 
Islami di Instagram Terhadap Pembentukan Karakter Remaja dalam Perspektif Sosial." Social 
Studies in Education 2, no. 2 (2024): 157–172. http://dx.doi.org/10.15642/sse.2024.2.2.157-
172.  

Hasan, M. Lutfiatul, dan Adam Hafidz Al Fajar. ―Pendidikan Islam Berbasis Masjid: Studi Literatur 
Atas Fungsi Masjid Sebagai Institusi Edukasi.‖ Jurnal Pendidian Agama Islam 6, no. 01 (2025): 
116–133. https://doi.org/10.32478/r82yx419.  

Hermawan, Ahmad Rendy, Ahmaddatul Rifqi Nur Azizah, Miftaqul Mardiyah, dan Muhammad 
Fawaid Caturian. "Warisan Ibnu Miskawaih: Revitalisasi Pendidikan Akhlak Islam di Era 
Digital." Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2023): 139–140. 
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tarbawi/article/viewFile/13853/5371.  

Kamali, Mohammad Hashim. Maqasid al-Shariah Made Simple. London: IIIT, 2008.  
Masud, Moh. Ali, Mulajimatul Fitria, dan Slamet. "Peran Orang Tua dalam Menanamkan 

Pendidikan Agama Islam di Era Digital." Jurnal Ilmu Pendidikan, Sosial dan Humaniora 1, no. 1 
(2025): 40–49. https://doi.org/10.58472/jipsh.v1i1.25.  

Murniati. "Ruang Publik dan Wacana Agama: Dinamika Dakwah di Tengah Polarisasi Sosial." 
Khazanah: Journal of Religious and Social Scientific 1, no. 1 (2025): 26–33. 
https://journal.abdurraufinstitute.org/index.php/khazanah/article/view/260/191.  

https://e-jurnal.iainsorong.ac.id/index.php/Al-Hikmah
https://e-jurnal.iainsorong.ac.id/index.php/Al-Hikmah
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.6007/IJARPED/v13-i4/23835&authuser=2
https://doi.org/10.53802/fitrah.v5i1.823
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JKPI/article/download/2197/1592/5277
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.18592/msr.v%25vi%25i.7802&authuser=2
https://muslim.or.id/28456-akhlak-mulia-adalah-sunnah-nabi-shallallahu-alaihi-wa-sallam.html
https://muslim.or.id/28456-akhlak-mulia-adalah-sunnah-nabi-shallallahu-alaihi-wa-sallam.html
https://doi.org/10.62383/aktivisme.v2i1.726
http://dx.doi.org/10.15642/sse.2024.2.2.157-172
http://dx.doi.org/10.15642/sse.2024.2.2.157-172
https://doi.org/10.32478/r82yx419
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tarbawi/article/viewFile/13853/5371
https://doi.org/10.58472/jipsh.v1i1.25
https://journal.abdurraufinstitute.org/index.php/khazanah/article/view/260/191


Al-Mutafaqqih: Jurnal Pendidikan Islam 
http://www.jurnal.iaipigarut.ac.id/tfqh 

96 
 

Mustamin Fattah, M.Pd. "Akhlak Lebih Utama Daripada Ilmu." UINSI, 2024. 
https://www.uinsi.ac.id/2024/09/16/akhlak-lebih-utama-daripada-ilmu/.  

Naura Azifa, Sri Wahyuni, Aliza, Badri, dan Wismanto. "Peran Mesjid dalam Meningkatkan Akses 
Pendidikan bagi Masyarakat: Solusi untuk Tantangan Zaman." Akhlak: Jurnal Pendidikan 
Agama Islam dan Filsafat 2, no. 1 (2025): 1–10. https://doi.org/10.61132/akhlak.v2i1.211.  

Pratiwi, Yulia, Ammar, dan Chanifudin. "Dampak Teknologi dan Fenomena Degradasi Moral 
Menurut Perspektif Pendidikan Islam." TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan 
Humaniora 5, no. 2 (2020): 324–332. https://doi.org/10.33650/trilogi.v5i2.8656.  

Prof. Dr. H. Ahmad Thib Raya, M.A. "Pengertian Akhlak Menurut Para Mufasir dan Hakikat 
Perbuatan Manusia." Tafsir Al Quran, 2020. https://tafsiralquran.id/pengertian-akhlak-
menurut-para-mufasir-dan-hakikat-perbuatan-manusia/.  

Rahman, Fitri Aulia, Miftakhul Rohmah, Sentit Rustiani, Icha Yuniaris Fatmawati, dan Novem 
Alisda Dewi Sofianatul Zahro. "Pendidikan Karakter Dalam Era Digital: Bagaimana 
Teknologi Mempengaruhi Pembentukan Moral Dan Etika." Journal of Creative Student Research 
(JCSR) 1, no. 6 (2023): 297–303. https://doi.org/10.55606/jcsrpolitama.v1i6.2975.  

Romadan, Ade Imun. "Pendidikan Akhlak dalam Pembentukan Karakter Anak." Jurnal Pendidikan 
Agama Islam 2 (2022): 14–22. 
https://ejournal.stitalkhairiyah.ac.id/index.php/adzzikr/article/download/173/105/572.  

Sulaiman, Tryo Pandu, Vivik Shofiah, dan Khairunnas Rajab. "Cross-Cultural Psychology: The 
Concept of Sadness In The Perspective of Javanese Culture." SOCIUS: Jurnal Penelitian Ilmu-
Ilmu Sosial 2, no. 9 (2025): 24–28. https://doi.org/10.5281/zenodo.15229564.  

Ulfa, Maria Ulfa, dan Erva Puspita. "Pursuing Happiness In Modern Era; Study On Hamka‘s 
Perspective." Tasfiyah: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 (2020). 
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v4i1.3960.  

Utomo, Agung Wahyu, Mohamad Ali, dan Muh. Nur Rochim Maksum. "Konsep Adab Perspektif 
Al-Ghazālī dan Relevansinya terhadap Pembentukan Karakter." Muttaqien 4, no. 1 (2023): 
47–61. https://e-jurnal.staimuttaqien.ac.id/index.php/mtq/article/download/1054/178. 

Yunita, Ita, Anis Saidah, dan Muhammad Fahmi. "The Imperative of Integrating Knowledge and 
Adab in Reconstructing Islamic Education in the Digital Era: A Study of Al-Attas‘s 
Thought." J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam 11, no. 2 (2025): 124–125. 
https://doi.org/10.18860/jpai.v11i2.32660. 

https://www.uinsi.ac.id/2024/09/16/akhlak-lebih-utama-daripada-ilmu/
https://doi.org/10.61132/akhlak.v2i1.211
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.33650/trilogi.v5i2.8656&authuser=2
https://tafsiralquran.id/pengertian-akhlak-menurut-para-mufasir-dan-hakikat-perbuatan-manusia/
https://tafsiralquran.id/pengertian-akhlak-menurut-para-mufasir-dan-hakikat-perbuatan-manusia/
https://doi.org/10.55606/jcsrpolitama.v1i6.2975
https://ejournal.stitalkhairiyah.ac.id/index.php/adzzikr/article/download/173/105/572
https://doi.org/10.5281/zenodo.15229564
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v4i1.3960
https://e-jurnal.staimuttaqien.ac.id/index.php/mtq/article/download/1054/178
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.18860/jpai.v11i2.32660&authuser=2

