
Diterima: Desember 2025. Disetujui: Desember 2025. Dipublikasikan: Desember 
2025 

196 

 

 

 
 
 
 

 
DRAMATURGI SOSIAL: ANALISIS STUDI 

KASUS PADA KELOMPOK ISTIGASAH 
JAMĀ’AH AL-HIDAYAH DI KAMPUNG 

CIGOCE 
 

SOCIAL DRAMATURGY: A CASE STUDY 
ANALYSIS OF THE ISTIGASAH GROUP OF 

JAMĀ’AH AL-HIDAYAH IN CIGOCE VILLAGE 
 

M. Ihsan Khairunnas1*, Muhammad Wahyudin2*, Nuraeni Sugih 

Pramukti3* 

1,2,3Institut Agama Islam Persis Garut, Indonesia 

 *Ihsankhairunnas179@gmail.com 
*whyudien29@gmail.com,  

*nuraenisugih@iaipersisgarut.ac.id  

ABSTRACT 
This study examines the istigasah practice of Jamā‟ah al-Hidayah in Cigoce Village through 
Erving Goffman‟s dramaturgical approach. Using a qualitative case study method, data were 
collected through observation, interviews, and documentation. The findings show that the front 
stage presents the ustaz and congregation in a solemn religious role with symbols of piety, while 
the back stage reveals informal interactions that strengthen social cohesion. The istigasah also 
shapes social status and roles, from the ustaz as ritual leader, the congregation as legitimizing 
participants, to the youth as heirs of tradition. Thus, istigasah functions not only as a form of 
worship but also as a social space that fosters identity and community 
Keywoard   :  Dramaturgy, Istigasah, Sosial 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas praktik istigasah Jamā‘ah al-Hidayah di Kampung 
Cigoce melalui pendekatan dramaturgi Erving Goffman. Dengan metode 
kualitatif studi kasus, data dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan 

 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 
Volume 02 Nomor 2  (2025) 196-213  

  

 

mailto:Ihsankhairunnas179@gmail.com
mailto:*whyudien29@gmail.com
mailto:nuraenisugih@iaipersisgarut.ac.id


Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jamā‟ah Al-Hidayah di Kampung Cigoce 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 197 

 

 

dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa front stage menampilkan 
ustaz dan jama‘ah dalam peran religius yang khidmat dengan simbol-simbol 
kesalehan, sedangkan back stage memperlihatkan interaksi santai yang 
memperkuat kohesi sosial. Istigasah juga membentuk status sosial dan peranan 
yang beragam, mulai dari ustaz sebagai pemimpin ritual, jama‘ah sebagai penguat 
legitimasi, hingga remaja sebagai pewaris tradisi. Dengan demikian, istigasah 
tidak hanya berfungsi sebagai ibadah, tetapi juga sebagai ruang sosial yang 
membangun identitas dan solidaritas masyarakat. 
Kata Kunci: Dramaturgi, Istigasah, Sosial 
 

 

A. PENDAHULUAN 

1. Latar Belakang 

Ritus keagamaan merupakan salah satu ungkapan kerohanian 

masyarakat yang terus bertahan kendati di tengah arus tajdid dan 

kesejagatan. Bila melihat situasi masyarakat muslim Indonesia, praktik-

praktik keagamaan yang berakar pada tradisi lokal, seperti istigasah, 

tahlilan, dan zikir ber-jamā‘ah, menjadi ruang perjumpaan antara segi 

religiusitas dan kebudayaan. Kiranya, diantara sekian praktik keagamaan 

dewasa ini, istigasah menjadi salah satu rutinitas pekanan yang menarik 

untuk diteliti wa bi al-khuṣūṣ di Kampung Cigoce. 

Namun sebelum memasuki sajian utama, alangkah baiknya bila 

dipaparkan terlebih dahulu hal-ihwal mendasar yang berkenaan dengan 

istigasah. Secara bahasa, istigasah berasal dari bahasa Arab yang berakar 

dari kata kerja ġāṡa- yaġūṡu-ġauṡan, yang memiliki makna aġāṡa: a‘āna, 

yang berarti menolong, membantu.1 Tidak berhenti di situ, dalam kajian 

bahasa Arab terdapat beberapa pola yang patut diperhatikan. Dalam hal 

ini, istigasah memiliki pola yang serupa dengan istif‘ālah, yang mana 

                                                             
1 Munawwir, A.W., Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap (Surabaya: 
Pustaka Progressif: 1997) hlm. 1021. 



M. Ihsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti. 

198 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 196-213 

 

fungsinya ialah menunjukkan arti ṭalab atau permintaan/permohonan. 

Jadi, istigasah bukan berarti menolong/membantu, tapi meminta 

pertolongan atau dengan kata lain meminta bantuan. 

Dalam satu kitab klasik, telah termaktub pula pengertian mengenai 

istigasah. Bahwa istigasah ini berawal dari kata al-ġauṡ yang bermakna pula 

al- quṭb. Ia berarti poros tertinggi. Jelasnya ialah tatkala orang-orang 

memohon pertolongan kepada-Nya.2 Dengan kata lain istigasah adalah 

meminta pertolongan kepada Zat yang memiliki kekuasaan atas hal itu, 

dan hal ini hanya boleh ditujukan kepada Allah, bukan kepada Nabi 

Muhammad Ṣallal-Lāhu ‗alaihi wa sallam, bukan kepada Nabi Isa ‗alaihi 

al-Salām, dan bukan kepada siapa pun selain Allah. 

Sedangkan secara istilah, didapati pendapat mengenai hal ini. Salah 

satunya ialah Syaikh al-Islām, yang mana ia berkata: 

 .هي طلب الغوث من الرب الجليل؛ لرفع البليات، وتفريج الكربات
“Istigasah secara istilah adalah: meminta pertolongan kepada Tuhan Yang 
Maha Agung untuk menghilangkan bencana dan melepaskan dari 
kesulitan.”3 
 
Adapun hubungan antara istigasah dan doa, keduanya memiliki 

hubungan umum dan khusus secara mutlak. Doa lebih umum daripada 

istigasah; karena doa mencakup permintaan untuk menghindari 

keburukan dan meraih kebaikan- artinya, bisa dilakukan dalam keadaan 

susah maupun senang. Sedangkan istigasah adalah meminta pertolongan 

untuk menghindari keburukan, bukan meraih kebaikan-artinya, hanya 

                                                             
2 Al-Jurjānī, Al-Ta‟rīfāt (Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah: 1983) hlm. 163. 
 
3 ‗Abd al-Ġaffār, Syarḥ Kitāb al-Tauḥīd li Ibn Khuzaimah (tk: tp: tt) th. 

 



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jamā‟ah Al-Hidayah di Kampung Cigoce 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 199 

 

 

dilakukan dalam keadaan genting/susah. 

Setiap orang yang beristigasah pasti berdoa, tetapi tidak setiap orang 

yang berdoa sedang beristigasah. Istigasah adalah ibadah. Setiap dalil yang 

menunjukkan bahwa doa adalah ibadah, juga menunjukkan bahwa 

istigasah adalah ibadah; karena bila doa termasuk dalam cakupan doa, 

sehingga ia juga termasuk ibadah seperti doa. 

Allah Taala berfirman: 

 ...وَقاَلَ رَبُّكُمُ ادْعُوينِ أَسْتَ يجبْ لَكُمْ 
"Dan Tuhanmu berfirman: Berdoalah kepada-Ku, niscaya akan Aku 
kabulkan ... " (QS. Ġāfir: 60). 
 
Dan juga firman-Nya: 

 إينَّ الَّذييَن يَسْتَكْيبوِنَ عَنْ عيبَادَيت ...
" ... Sesungguhnya orang-orang yang menyombongkan diri dari beribadah 
kepada-Ku." (QS. Ġāfir: 60). 
 
Yang dimaksud dengan ‗ibadah‘ di sini adalah doa. Diriwayatkan 

secara sahih dari Nabi Ṣallal-Lāhu ‗alaihi wa sallam bahwa beliau 

bersabda: 

 الدعاء هو العبادة
"Doa adalah ibadah." (HR. Bukhari) 
 
Maka dari itu, jika doa adalah ibadah, maka istigasah juga adalah 

ibadah; karena ia adalah bagian dari ibadah. Sebagai tambahan, para 

sahabat meminta kepada Rasūlul-Lāh ṣallal-Lāhu ‗alaihi wa sallam saat 

beliau hidup, dan mereka juga akan meminta syafaat beliau pada hari 

kiamat. Ini adalah bentuk tawassul dan istigasah yang disyariatkan. 

Fenomena istigasah ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana 



M. Ihsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti. 

200 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 196-213 

 

kebatinan, tetapi juga memiliki dimensi sosial dalam kehidupan 

masyarakat. Kampung Cigoce sebagai salah satu peguyuban muslim 

perkampungan memperlihatkan gairah tersebut melalui penyelenggaraan 

isitigasah jamā‘ah secara rutin. Praktik ini bukan sekadar bentuk 

penghambaan dari yang adnā menuju yang a‘lā,4 melainkan juga ajang 

silaturahmi dan bahkan sarana reproduksi nilai-nilai sosial budaya. Ketika 

jamā‘ah berkumpul, tidak hanya teks doa dan zikir yang mengisi ruang 

ibadah, tetapi juga simbol-simbol, ekspresi, dan interaksi yang kaya 

makna. Hal ini membuka peluang bagi para mahasiswa dari kampus 

Institut Agama Islam Persatuan Islam Garut untuk memahami ritus 

keagamaan bukan semata-mata dari aspek normatif-teologis, melainkan 

juga dari sudut pandang sosiologis. 

Dalam perspektif sosiologi interaksionisme simbolik, ritus 

keagamaan dapat dilihat sebagai "panggung pertunjukan sosial" di mana 

para pemeran menampilkan diri sesuai dengan norma, harapan, dan 

struktur yang telah disepakati bersama.5 Teori dramaturgi yang digagas 

Erving Goffman telah memberikan pisau bedah yang cocok untuk 

membaca fenomena ini. Konsep front stage (panggung depan) dan back 

stage (panggung belakang)6 memungkinkan kita melihat bagaimana 

seorang tokoh agama yang memimpin praktik istigasah di Kampung 

Cigoce menghadirkan ritus keagamaan sebagai sebuah "pertunjukan" yang 

sarat makna, baik bagi pemeran (tokoh agama) maupun penontonnya 

(jamā‘ah al-hidayah). 

                                                             
4 Amiruddin, A., Doa Orang-Orang Sukses (Bandung: Khazanah Intelektual: 2004) hlm. 5. 
5 Bernard Raho, Teori Sosiologi Modern (Yogyakarta: Penerbit Ledalero: 2021) hlm. 147. 
6 Ibid. 148. 



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jamā‟ah Al-Hidayah di Kampung Cigoce 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 201 

 

 

Lebih jauh, pendekatan dramaturgi memungkinkan pembacaan 

bahwa ritus istigasah tidak berhenti pada doa bersama, melainkan 

mencakup proses persiapan, tata ruang, simbol-simbol visual, ekspresi 

verbal, hingga dinamika interaksi sosial.7 Misalnya, penataan tempat 

duduk, posisi pemimpin doa, dan keseragaman busana menjadi bagian 

dari front stage yang memperkuat kesan khidmat dan religiusitas. 

Sementara itu, obrolan ringan jemaah sebelum acara, persiapan konsumsi, 

hingga interaksi informal lainnya dapat dipahami sebagai back stage yang 

mendukung kelancaran pertunjukan ritual. 

Dengan demikian, penelitian mengenai ―Dramaturgi Sosial: Analisis 

Studi Kasus dalam Kelompok Istigasah Jamā‘ah al-Hidayah di Kampung 

Cigoce‖ menjadi penting karena menghadirkan perspektif baru dalam 

memahami praktik keagamaan. Alih-alih hanya menyoroti aspek normatif, 

penelitian ini mengungkap dimensi simbolik, interaksional, dan 

performatif dari istigasah. Selain memperkaya khazanah kajian sosiologi 

agama, penelitian ini juga menawarkan kontribusi terhadap pemahaman 

tentang bagaimana masyarakat muslim perkampungan memaknai, 

merawat, dan menampilkan identitas keagamaan mereka di tengah 

perubahan zaman. 

2. Perumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang penelitian tersebut, maka rumusan 

masalah dalam penelitian ini adalah: 

Bagaimana praktik istigasah Jamā‘ah al-Hidayah di Kampung 

Cigoce dapat dipahami sebagai fenomena dramaturgi sosial yang 

                                                             
7 Ibid. 149. 

 



M. Ihsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti. 

202 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 196-213 

 

mencerminkan peran, interaksi, serta makna keagamaan dalam kehidupan 

masyarakat?.  

3. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Alasan utama 

pendekatan ini dipilih adalah karena peneliti ingin memahami praktik 

istigasah di Kampung Cigoce secara lebih mendalam, tidak hanya sebatas 

melihat dari permukaan, tetapi juga menelusuri makna yang dirasakan 

langsung oleh para pelaku. Dengan pendekatan ini, penelitian diarahkan 

untuk menggali pengalaman, pemahaman, serta pandangan tokoh agama, 

jamā‘ah al-hidayah dan remaja yang terlibat aktif dalam kegiatan istigasah.8 

Metode yang digunakan adalah studi kasus. Metode ini dianggap 

paling sesuai karena fokus penelitian hanya pada satu fenomena tertentu, 

yakni tradisi istigasah di Kampung Cigoce. Melalui studi kasus, peneliti 

dapat menelusuri berbagai aspek yang melatarbelakangi, membentuk, dan 

menghidupkan tradisi ini. Dengan kata lain, metode ini memungkinkan 

peneliti memperoleh gambaran yang menyeluruh sekaligus detail 

mengenai praktik istigasah, mulai dari pelaksanaan teknis hingga nilai-nilai 

yang terkandung di dalamnya.9 

Subjek penelitian terdiri dari tiga kelompok utama. Pertama, ustaz 

yang memimpin jalannya istighosah, karena darinya peneliti bisa 

mengetahui tujuan, tata cara, dan pesan yang ingin disampaikan melalui 

kegiatan tersebut. Kedua, jamā‘ah istigasah yang rutin hadir, sebab 

pengalaman mereka akan memberi gambaran nyata tentang bagaimana 

                                                             
8 Yulius Slamet, Pendekatan Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Graha Ilmu, 2019), hlm. 3. 
9 Lexy Moloeng, .Metodologi Penelitian Kualitatif. (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 

2016),hlm. 6. 



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jamā‟ah Al-Hidayah di Kampung Cigoce 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 203 

 

 

istigasah dipraktikkan dan dirasakan dalam kehidupan sehari-hari. Ketiga, 

para remaja yang ikut aktif, karena mereka memiliki peran penting dalam 

melestarikan sekaligus memberi warna baru bagi tradisi ini. 

Untuk mengumpulkan data, peneliti menggunakan tiga teknik 

utama: observasi, wawancara, dan dokumentasi. Observasi dilakukan 

dengan cara mengikuti langsung jalannya istigasah untuk melihat dinamika 

yang terjadi. Wawancara mendalam dilakukan dengan ustaz, jama‘ah, dan 

remaja untuk menggali pemahaman dan pengalaman mereka secara lebih 

personal. Sementara dokumentasi digunakan sebagai pelengkap, baik 

berupa catatan, arsip, maupun foto kegiatan yang dapat memperkuat 

temuan di lapangan. 

Data yang terkumpul kemudian dianalisis dengan menggunakan 

model Miles dan Huberman. Analisis ini dilakukan melalui tiga tahap, 

yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data 

berarti memilah dan merangkum informasi penting dari lapangan, 

penyajian data adalah menyusun informasi tersebut agar lebih mudah 

dibaca dan dipahami, sedangkan penarikan kesimpulan dilakukan untuk 

menemukan makna dan pola dari semua data yang diperoleh. Agar data 

yang dikumpulkan benar-benar dapat dipertanggungjawabkan, peneliti 

menggunakan teknik triangulasi. Triangulasi dilakukan melalui dua cara, 

yaitu dengan membandingkan data yang diperoleh dari berbagai sumber 

(ustadz, jamaah, dan remaja) serta memadukan hasil observasi, 

wawancara, dan dokumentasi. Dengan demikian, hasil penelitian menjadi 

lebih valid, utuh, dan dapat dipercaya. 

  



M. Ihsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti. 

204 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 196-213 

 

B. PEMBAHASAN 

Bilamana ditemukan suatu kumpulan orang yang masing-masing 

dari mereka terlihat memiliki beberapa tanda kelengkapan atau sifat yang 

menjadi ciri khas sama, atau di samping itu memiliki suatu hubungan 

dengan pihak yang sama maka inilah yang dinamakan dengan ‗kelompok‘. 

Kiranya, tujuan daripada penelitian ini seminimal-minimalnya dapat 

menggambarkan keadaan atau kedudukan satu kelompok pegiat 

kerohanian di suatu kampung yang acapkali warga sekitar menjulukinya 

sebagai ‗kampung terpencil‘. Tidak berbeda jauh dengan desa yang lain, ia 

pun memiliki nama untuk dipanggil, dewasa ini kampung itu dipanggil 

Cigoce yang sebelumnya bernama Pakandangan. Namun, jika sejarah 

hendak ditapaki, maka akan ditemukan kisah awal mula kenapa kampung 

itu dinamakan Pakandangan. 

Telah diceritakan oleh warga setempat bahwa Pakandangan 

(sekarang dipanggil kampung Cigoce) yang berlokasi di Desa Sindangsuka, 

Kecamatan Cibatu, Kabupaten Garut sangat cocok dijadikan lahan 

pertanian. Sehingga kebanyakan warga lokal memanfaatkan tenaga alam 

seperti domba dan sapi. Sayangnya, musim di sana tidak setiap tahun 

memuaskan harapan para warga lokal. Dalam kurun waktu enam bulan 

saja dalam setiap tahunnya mereka dapat mengais hasil bumi. Selebihnya, 

lahan-lahan subur yang tadinya cocok ditanami hasil bumi, di musim lain 

lahan itu dipenuhi dengan rerumputan liar. 

Kondisi ini tidak membuat para warga lokal putus asa. Mereka 

memanfaatkan medan tersebut dengan menggembalakan domba-domba 

dan sapi-sapi mereka. Sehingga, mulai terbangunnya tempat berteduh dan 



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jamā‟ah Al-Hidayah di Kampung Cigoce 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 205 

 

 

terlestarikanlah dua ternak tersebut di kampung itu. Dari sinilah 

masyarakat setempat menamainya dengan Pakandangan. Diceritakan juga 

bahwa kerapkali warga setempat menemukan jejak-jejak penjarahan 

ternak. Hal ini kiranya dapat menguatkan cerita warga bahwa memang 

dulu kampung Cigoce banyak domba dan sapinya. 

Melompat dari sana, peneliti menemukan backstory beberapa ritus 

keagamaan. Mulanya, di kampung hanya ada 2 aktivitas spiritual yang 

bersifat kolektif selain salat 5 waktu ber-jamā‘ah. Ialah ‗marhabaan‘ serta 

‗ngaji barudak‘. Yang pertama, sering diamalkan setiap hari kamis malam 

jum‘at. Sedangkan yang kedua, senantiasa berkelanjutan tiap harinya. 

Seiring berjalannya waktu, para warga lokal mulai nampak kehausan akan 

sensasi ibadahnya. Bentuk daripada itu ialah kian bertambahnya praktik-

praktik yang berpotensi mengentalkan diri kepada Yang Maha Kuasa. 

Sebetulnya, praktik-praktik ini tidak serta merta muncul dari ruang 

kosong. Setelah diobservasi, ternyata ada satu faktor yang membangkitkan 

semangat para warga lokal secara intensif. Ialah keberadaan seorang tokoh 

yang muncul di sana. Menurut ibu-ibu kader setempat, praktik istigasah 

sendiri belum lama menetap di kampung tersebut. Bila menghitung jarak 

sejak dewasa ini menuju waktu yang disebutkan, maka boleh dibilang 

sudah selama empat tahun jamā‘ah al-Hidayah melaksakan praktik 

istigasah. Jelasnya pada tahun 2020 ada seorang tokoh yang memiliki latar 

belakang pesantren, lalu ia membumikan hasil menimba ilmunya tersebut 

di Kampung Cigoce. 

Kami turut membersamai tokoh seta jamā‘ah di sana dalam rangka 

menengadahkan doa kepada-Nya selama satu bulan. Dalam satu bulan 



M. Ihsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti. 

206 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 196-213 

 

tersebut, istigasah kami hadiri sebanyak lima kali setiap pekannya. Telah 

menjadi kebiasaan per pekan di sana, bahwa pada hari senin malam selasa, 

para warga lokal setempat diundang untuk menghadiri majlis istigasah. 

Perhatian kami tertuju pada apa yang mereka bawa. Bukan busana yang 

eyecatching, ataupun atribut yang gemerlap dan bergemerincing. 

Melainkan objek yang senantiasa menjadi kebutuhan warga lokal di sana, 

atau bahkan warga dunia, yakni air. Mulanya, kami cenderung pasif perihal 

ini. Namun seiring berjalannya waktu, curiosity perlahan gatal untuk 

mencari tahu kenapa mereka selalu membawa air tatkala istigasah. 

Sikap kami bukan tanpa sebab, namun boleh jadi merupakan 

implementasi dari slogannya Rene Decartes yang berbunyi ‗De omnibus 

dubitandum‘ (semua hal harus diragukan). Sudah barang tentu, bila slogan 

ini digaungkan di sektor kepercayaan, bukan barang yang bagus. Tapi 

dalam hal ini, kiranya slogan tersebut dapat menjadi pisau bedah ataupun 

cangkul yang akan menggali kebenaran di berbagai aspek. 

1. Front Stage 

Ketika berbicara tentang front stage dalam praktik istigasah di 

Kampung Cigoce, kita sedang membicarakan bagaimana para pelaku ritual 

menampilkan diri mereka di hadapan publik dengan cara yang penuh 

simbol dan makna. Suasana ini biasanya mulai terasa sejak jama‘ah 

memasuki lokasi kegiatan. Penataan ruang sudah diatur: pemimpin doa 

atau ustaz duduk di bagian depan dengan posisi yang lebih tinggi atau 

lebih menonjol dibanding jama‘ah. Jama‘ah laki-laki biasanya menempati 

sisi depan, sementara jama‘ah perempuan duduk di sisi yang lain, sesuai 

dengan norma adat dan agama setempat. Pakaian yang dikenakan pun 



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jamā‟ah Al-Hidayah di Kampung Cigoce 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 207 

 

 

menunjukkan identitas religius: ustaz dengan sarung, peci, dan baju koko; 

jama‘ah dengan pakaian sederhana namun rapi, sebagian besar juga 

mengenakan busana putih sebagai lambang kesucian. 

Pada momen ini, ustaz memainkan peran sentral sebagai ―aktor 

utama‖ dalam panggung depan. Suaranya tenang, lantunan doa 

disampaikan dengan penuh penghayatan, dan mimiknya serius, seolah 

menegaskan bahwa acara ini bukan hanya rutinitas, tetapi sarana 

mendekatkan diri kepada Allah. Jama‘ah pun memberi respons kolektif—

sering kali serempak mengucapkan amin, atau melantunkan zikir dengan 

suara lembut namun bersatu. Keseluruhan situasi menciptakan atmosfer 

khidmat, penuh kekhusyukan, dan meneguhkan nuansa sakral dari acara 

istigasah. Inilah yang dijelaskan oleh Erving Goffman dalam teorinya, 

bahwa di front stage individu akan berusaha menjaga impresi tertentu agar 

sesuai dengan harapan audiens.10 

Dalam kasus istigasah, ustaz berusaha menampilkan kesalehan dan 

wibawa, sementara jama‘ah berusaha menunjukkan ketertiban, 

kekhusyukan, dan kesungguhan. Semua itu sebenarnya adalah bentuk 

komunikasi simbolik, di mana setiap ekspresi, pakaian, posisi duduk, 

hingga nada suara, menjadi ―tanda‖ yang dibaca dan dimaknai oleh 

seluruh hadirin. Dengan kata lain, front stage ini adalah ruang di mana 

keagamaan tampil bukan hanya dalam bentuk doa, tetapi juga sebagai 

pertunjukan sosial yang memperkuat identitas kolektif masyarakat 

Kampung Cigoce. 

 

                                                             
10 Erving Goffman, The Presentation of Self in Everyday Life (New York: Anchor 
Books, 1959), hlm. 22–23. 



M. Ihsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti. 

208 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 196-213 

 

2. Back Stage 

Jika panggung depan penuh dengan nuansa formal dan sakral, maka 

back stage adalah ruang di mana semua aktor bisa sedikit menanggalkan 

peran resminya dan menunjukkan sisi manusiawinya. Dalam kegiatan 

istigasah, back stage biasanya tampak sebelum acara dimulai atau setelah 

doa selesai. Ibu-ibu sibuk menyiapkan makanan ringan atau teh hangat 

untuk jama‘ah. Obrolan ringan pun terdengar di antara mereka, 

membicarakan urusan rumah tangga, anak-anak, atau pekerjaan sehari-hari 

di ladang. Para bapak bercanda soal hasil panen atau ternak, sementara 

remaja bercengkerama, saling mengolok dengan canda khas anak muda. 

Ustaz yang tadi terlihat begitu khidmat di panggung depan, di ruang 

belakang pun menjadi lebih cair. Beliau bisa tertawa kecil menanggapi 

cerita jama‘ah, menanyakan kabar kesehatan, atau sesekali berbagi kisah 

sederhana dari kehidupannya. Perubahan ini menunjukkan bahwa peran 

religius tidak sepenuhnya kaku. Ada ruang bagi keluwesan, ada momen di 

mana kesalehan ditunjukkan dalam bentuk kemanusiaan sehari-hari. 

Menurut Goffman, back stage adalah ruang ―di balik layar‖ di mana 

aktor bisa bersikap lebih bebas tanpa tekanan menjaga impresi 

publik.11Kehadiran back stage ini sangat penting, karena justru di sinilah 

relasi sosial yang lebih intim dan personal dibangun. Clifford Geertz 

menyebutkan bahwa praktik keagamaan selalu mengandung dimensi 

cultural performance, yaitu pertunjukan budaya yang memperkuat ikatan 

sosial.12 Dalam konteks ini, obrolan ringan, tawa bersama, dan aktivitas 

gotong royong di balik istigasah memperlihatkan bahwa kohesi sosial 

                                                             
11 Ibid., hlm. 112–113. 
12 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973), hlm. 91. 



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jamā‟ah Al-Hidayah di Kampung Cigoce 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 209 

 

 

masyarakat Cigoce tidak hanya dibangun oleh doa formal, tetapi juga oleh 

kebersamaan sehari-hari. 

3. Status Sosial 

Istigasah juga memberi dampak pada pembentukan status sosial di 

masyarakat Kampung Cigoce. Tokoh agama yang memimpin doa—

ustaz— jelas menempati posisi yang sangat dihormati. Ia bukan hanya 

dilihat sebagai orang yang mampu memimpin doa dengan fasih, tetapi 

juga sebagai panutan moral. Kehadirannya memberi warna khusus dalam 

masyarakat, di mana kata-kata dan tindakannya mendapat tempat 

istimewa. Dalam teori Max Weber, hal ini dapat dipahami sebagai bentuk 

otoritas karismatik: pengaruh yang lahir dari keyakinan jama‘ah terhadap 

kualitas spiritual dan moral seorang pemimpin.13 

Namun status sosial tidak hanya dimiliki oleh ustaz. Jama‘ah yang 

rutin hadir dalam kegiatan istigasah pun mendapat pengakuan sosial. 

Mereka dianggap lebih religius, lebih taat, dan lebih terikat dengan tradisi. 

Bahkan kehadiran mereka memberi pengaruh pada identitas sosial 

keluarga: keluarga yang aktif ikut istigasah sering dipandang sebagai 

keluarga yang menjaga nilai agama. Hal ini sesuai dengan pandangan 

Berger dan Luckmann bahwa realitas sosial adalah hasil konstruksi 

bersama melalui interaksi dan simbol yang diulang-ulang.14 

Tidak kalah penting adalah peran remaja. Meski status sosial mereka 

belum setinggi ustaz atau jama‘ah senior, keterlibatan mereka—misalnya 

membantu menata ruang, menyiapkan peralatan, atau 

                                                             
13 Max Weber, Economy and Society (Berkeley: University of California Press, 1978), hlm. 
241–245. 
14 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality (New York: 
Anchor Books, 1966), hlm. 54–55. 



M. Ihsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti. 

210 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 196-213 

 

mendokumentasikan acara di media sosial—mulai memberi mereka 

pengakuan sebagai generasi penerus. Kehadiran mereka menjadi bukti 

bahwa tradisi istigasah tidak berhenti di satu generasi, melainkan 

diwariskan, dipelihara, dan diberi warna baru oleh generasi muda. Dengan 

demikian, status sosial dalam istigasah bersifat dinamis: ia bisa berubah, 

bertambah, atau berkurang sesuai dengan tingkat keterlibatan seseorang 

dalam ritual dan komunitas. 

4. Peranan Sosial 

Jika kita melihat lebih dekat, setiap orang dalam istigasah 

sebenarnya sedang memainkan peran sosial tertentu. Ustaz jelas berperan 

sebagai pemimpin, pengarah, sekaligus pemberi nasihat. Jama‘ah berperan 

sebagai audiens aktif yang menguatkan doa dengan suara kolektif dan 

kehadiran mereka yang penuh khidmat. Ibu-ibu berperan sebagai 

pengatur logistik, yang tanpa mereka, suasana kebersamaan mungkin 

terasa kurang lengkap. Para remaja mengambil peran penting sebagai 

penghubung antara tradisi lama dan zaman modern, misalnya dengan 

menyebarkan dokumentasi kegiatan melalui media sosial atau membantu 

mengorganisasi acara dengan lebih rapi. 

Talcott Parsons menjelaskan bahwa peran sosial adalah seperangkat 

norma dan harapan yang melekat pada status tertentu.15 Ketika ustaz, 

jama‘ah, ibu-ibu, dan remaja menjalankan perannya sesuai harapan, maka 

tercipta keteraturan sosial yang menjaga harmoni acara. Menariknya, peran 

dalam istigasah tidak hanya berfungsi untuk menjaga jalannya ibadah, 

tetapi juga menjadi sarana pendidikan sosial. Jama‘ah belajar tentang 

                                                             
15 Talcott Parsons, The Social System (Glencoe: The Free Press, 1951), hlm. 25–30. 

 



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jamā‟ah Al-Hidayah di Kampung Cigoce 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 211 

 

 

kebersamaan, ibu-ibu belajar tentang gotong royong, remaja belajar 

tentang tanggung jawab dan pelestarian tradisi, sementara ustaz belajar 

bagaimana mengelola jama‘ah yang beragam. 

Dengan demikian, istigasah bukan sekadar ritual doa bersama. Ia 

adalah panggung sosial di mana berbagai peran dimainkan, status sosial 

dipertegas, dan hubungan sosial dipelihara. Dari sinilah terlihat bahwa 

istigasah memiliki dua dimensi sekaligus: dimensi religius yang 

mendekatkan diri pada Allah, dan dimensi sosial yang mengikat erat 

antarindividu dalam komunitas. 

 

C. KESIMPULAN 

Penelitian mengenai Dramaturgi Sosial dalam Kelompok Istigasah 

Jamā‘ah al- Hidayah di Kampung Cigoce memperlihatkan bahwa praktik 

keagamaan ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana ibadah, tetapi juga 

memiliki dimensi sosial yang kuat. Melalui pendekatan dramaturgi Erving 

Goffman, dapat dipahami bahwa kegiatan istigasah menampilkan dua sisi 

penting: front stage dan back stage. 

Pada front stage, ustaz tampil sebagai figur sentral dengan peran 

religius yang khidmat, sedangkan jama‘ah menunjukkan ketertiban, 

kekhusyukan, serta kesatuan kolektif melalui respons doa dan zikir 

bersama. Semua elemen simbolik seperti pakaian, tata ruang, dan ekspresi 

verbal memperkuat makna religiusitas yang ditampilkan di hadapan 

publik. Sementara itu, back stage justru menjadi ruang di mana keakraban 

sosial dipelihara melalui obrolan ringan, persiapan konsumsi, dan interaksi 

santai antarjama‘ah. Ruang belakang ini memperlihatkan bahwa 



M. Ihsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti. 

212 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 196-213 

 

kebersamaan sehari-hari menjadi fondasi penting bagi kelancaran dan 

kehangatan suasana ritual. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa istigasah memberi pengaruh 

pada status sosial masyarakat. Tokoh agama memperoleh otoritas 

karismatik karena dianggap sebagai panutan moral, jama‘ah yang aktif 

mendapat pengakuan sebagai kelompok religius yang taat, sementara 

remaja memperoleh posisi sebagai generasi penerus tradisi. Dengan 

demikian, istigasah tidak hanya meneguhkan hierarki sosial, tetapi juga 

membuka ruang bagi dinamika status yang terus berubah sesuai peran dan 

keterlibatan masing-masing individu. 

Lebih jauh, setiap aktor dalam kegiatan ini memainkan peran sosial 

yang saling melengkapi: ustaz sebagai pemimpin ritual, jama‘ah sebagai 

penguat legitimasi, ibu-ibu sebagai pengatur logistik, dan remaja sebagai 

penghubung tradisi dengan dunia modern. Peran-peran ini membentuk 

keteraturan sosial, memperkuat nilai kebersamaan, dan memastikan 

keberlangsungan tradisi istigasah di tengah perubahan zaman. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa istigasah di Kampung 

Cigoce bukan semata-mata praktik doa kolektif, melainkan sebuah 

pertunjukan sosial yang sarat makna religius, kultural, dan interaksional. Ia 

menjadi ruang di mana nilai spiritual, solidaritas sosial, dan identitas 

komunitas dipertemukan, dipelihara, serta diwariskan lintas generasi..  

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Jurjānī. Al-Ta„rīfāt. Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1983. 

‗Abd al-Ġaffār. Syarḥ Kitāb al-Tauḥīd li Ibn Khuzaimah. t.t.: t.p., t.t. 
Amiruddin, A. Doa Orang-Orang Sukses. Bandung: Khazanah Intelektual, 

2004. 



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jamā‟ah Al-Hidayah di Kampung Cigoce 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 213 

 

 

Berger, Peter L., dan Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality. 
New York: Anchor Books, 1966. 

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books, 
1973. 

Goffman, Erving. The Presentation of Self in Everyday Life. New York: 
Anchor Books, 1959. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya, 2016. 

Munawwir, A. W. Kamus Al-Munawwir Arab–Indonesia Terlengkap. Surabaya: 
Pustaka Progressif, 1997. 

Parsons, Talcott. The Social System. Glencoe, IL: The Free Press, 1951. 
Raho, Bernard. Teori Sosiologi Modern. Yogyakarta: Penerbit Ledalero, 2021. 
Slamet, Yulius. Pendekatan Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Graha Ilmu, 

2019. 
Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan 

R&D. Bandung: Alfabeta, 2010. 
Weber, Max. Economy and Society. Berkeley: University of California Press, 

1978. 
 


