Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies
Volume 02 Nomor 2 (2025) 196-213

DRAMATURGI SOSIAL: ANALISIS STUDI
KASUS PADA KELOMPOK ISTIGASAH
JAMA’AH AL-HIDAYAH DI KAMPUNG
CIGOCE

SOCIAL DRAMATURGY: A CASE STUDY
ANALYSIS OF THE ISTIGASAH GROUP OF
JAMA’AH AL-HIDAYAH IN CIGOCE VILLAGE

M. Ihsan Khairunnas", Muhammad Wahyudin®, Nuraeni Sugih

3%
Pramukti
L23nstitut Agama Islam Persis Garut, Indonesia
“Thsankhairunnas1? 9@omail.com
“whyudien29@gmail.com,
*nuraenisugih(@iaipersisoarut.ac.id

ABSTRACT

This study examines the istigasabh practice of Jama'ah al-Hidayah in Cigoce V'illage throngh
Erving Goffman’s dramaturgical approach. Using a qualitative case study method, data were
collected throngh observation, interviews, and documentation. The findings show that the front
stage presents the ustaz and congregation in a solemn religious role with symbols of piety, while
the back stage reveals informal interactions that strengthen social cobesion. The istigasab also
shapes social status and roles, from the ustag, as ritual leader, the congregation as legitimizing
participants, to the youth as heirs of tradition. Thus, istigasah functions not only as a form of
worship but also as a social space that fosters identity and community

Keywoard : Dramaturgy, Istigasah, Sosial

ABSTRAK
Penelitian ini membahas praktik istigasah Jama’ah al-Hidayah di Kampung
Cigoce melalui pendekatan dramaturgi Erving Goffman. Dengan metode
kualitatif studi kasus, data dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan

Diterima: Desember 2025. Disetujui: Desember 2025. Dipublikasikan: Desember 196
2025


mailto:Ihsankhairunnas179@gmail.com
mailto:*whyudien29@gmail.com
mailto:nuraenisugih@iaipersisgarut.ac.id

Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jama'alh Al-Hidayah di Kampung Cigoce

dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa front stage menampilkan
ustaz dan jama’ah dalam peran religius yang khidmat dengan simbol-simbol
kesalehan, sedangkan back stage memperlihatkan interaksi santai yang
memperkuat kohesi sosial. Istigasah juga membentuk status sosial dan peranan
yang beragam, mulai dari ustaz sebagai pemimpin ritual, jama’ah sebagai penguat
legitimasi, hingga remaja sebagai pewaris tradisi. Dengan demikian, istigasah
tidak hanya berfungsi sebagai ibadah, tetapi juga sebagai ruang sosial yang
membangun identitas dan solidaritas masyarakat.

Kata Kunci: Dramaturgi, Istigasah, Sosial

A. PENDAHULUAN
1. Latar Belakang

Ritus keagamaan merupakan salah satu ungkapan kerohanian
masyarakat yang terus bertahan kendati di tengah arus tajdid dan
kesejagatan. Bila melihat situasi masyarakat muslim Indonesia, praktik-
praktik keagamaan yang berakar pada tradisi lokal, seperti istigasah,
tahlilan, dan zikir ber-jama’ah, menjadi ruang perjumpaan antara segi
religiusitas dan kebudayaan. Kiranya, diantara sekian praktik keagamaan
dewasa ini, istigasah menjadi salah satu rutinitas pekanan yang menarik
untuk diteliti wa bi al-khusus di Kampung Cigoce.

Namun sebelum memasuki sajian utama, alangkah baiknya bila
dipaparkan terlebih dahulu hal-thwal mendasar yang berkenaan dengan
istigasah. Secara bahasa, istigasah berasal dari bahasa Arab yang berakar
dari kata kerja gaSa- yaguSu-gauSan, yang memiliki makna agaSa: a’ana,
yang berarti menolong, membantu.! Tidak berhenti di situ, dalam kajian
bahasa Arab terdapat beberapa pola yang patut diperhatikan. Dalam hal

ini, istigasah memiliki pola yang serupa dengan istif’alah, yang mana

U Munawwir, AN., Kamns _Al-Munawwir  Arab-Indonesia  Terlengkap — (Surabaya:
Pustaka Progressif: 1997) hlm. 1021.

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 197



M. Thsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti-

fungsinya ialah menunjukkan arti talab atau permintaan/permohonan.
Jadi, istigasah bukan berarti menolong/membantu, tapi meminta
pertolongan atau dengan kata lain meminta bantuan.

Dalam satu kitab klasik, telah termaktub pula pengertian mengenai
istigasah. Bahwa istigasah ini berawal dari kata al-gau$ yang bermakna pula
al- qutb. Ia berarti poros tertinggi. Jelasnya ialah tatkala orang-orang
memohon pertolongan kepada-Nya.” Dengan kata lain istigasah adalah
meminta pertolongan kepada Zat yang memiliki kekuasaan atas hal itu,
dan hal ini hanya boleh ditujukan kepada Allah, bukan kepada Nabi
Muhammad Sallal-Lahu ‘alaihi wa sallam, bukan kepada Nabi Isa ‘alaihi
al-Salam, dan bukan kepada siapa pun selain Allah.

Sedangkan secara istilah, didapati pendapat mengenai hal ini. Salah
satunya ialah Syaikh al-Islam, yang mana ia berkata:

LS iy ol )¢ L Ol e sl b

“Istigasah secara istilah adalah: meminta pertolongan kepada Tuban Yang

Mabha Agung  untuk  menghilangkan  bencana dan  melepaskan  dari

kesulitan.””

Adapun hubungan antara istigasah dan doa, keduanya memiliki
hubungan umum dan khusus secara mutlak. Doa lebih umum daripada
istigasah; karena doa mencakup permintaan untuk menghindari
keburukan dan meraih kebaikan- artinya, bisa dilakukan dalam keadaan
susah maupun senang. Sedangkan istigasah adalah meminta pertolongan

untuk menghindari keburukan, bukan meraih kebaikan-artinya, hanya

2 Al-Jutjani, AFTa’rifat (Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah: 1983) hlm. 163.

3 “Abd al-Gaffar, Syarh Kitdb al-Tauhid i Ibn Khugaimah (tk: tp: tt) th.

198 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jama'alh Al-Hidayah di Kampung Cigoce

dilakukan dalam keadaan genting/susah.

Setiap orang yang beristigasah pasti berdoa, tetapi tidak setiap orang
yang berdoa sedang beristigasah. Istigasah adalah ibadah. Setiap dalil yang
menunjukkan bahwa doa adalah ibadah, juga menunjukkan bahwa
istigasah adalah ibadah; karena bila doa termasuk dalam cakupan doa,
sehingga ia juga termasuk ibadah seperti doa.

Allah Taala berfirman:

e enf 8 18 Jis

"Dan  Tubanmmn berfirman:  Berdoalah  kepada-Ku, niscaya  akan Aku

kabulkan ... " (OS. Gafir: 60).

Dan juga firman-Nya:

et 3E OanSing Gl By

" ... Sesunggubnya orang-orang yang menyombongkan diri dari beribadah

kepada-Ku." (OS. Gafir: 60).

Yang dimaksud dengan ‘ibadah’ di sini adalah doa. Diriwayatkan
secara sahih dari Nabi Sallal-I.ahu ‘alaihi wa sallam bahwa beliau
bersabda:

"Doa adalah ibadah." (HR. Bukhari)

Maka dari itu, jika doa adalah ibadah, maka istigasah juga adalah
ibadah; karena ia adalah bagian dari ibadah. Sebagai tambahan, para
sahabat meminta kepada Rasulul-Lah sallal-Lahu ‘alaihi wa sallam saat
beliau hidup, dan mereka juga akan meminta syafaat beliau pada hari
kiamat. Ini adalah bentuk tawassul dan istigasah yang disyariatkan.

Fenomena istigasah ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 199



M. Thsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti-

kebatinan, tetapi juga memiliki dimensi sosial dalam kehidupan
masyarakat. Kampung Cigoce sebagai salah satu peguyuban muslim
perkampungan memperlihatkan gairah tersebut melalui penyelenggaraan
isitigasah jama’ah secara rutin. Praktik ini bukan sekadar bentuk
penghambaan dari yang adna menuju yang 2’la,' melainkan juga ajang
silaturahmi dan bahkan sarana reproduksi nilai-nilai sosial budaya. Ketika
jama’ah berkumpul, tidak hanya teks doa dan zikir yang mengisi ruang
ibadah, tetapi juga simbol-simbol, ekspresi, dan interaksi yang kaya
makna. Hal ini membuka peluang bagi para mahasiswa dari kampus
Institut Agama Islam Persatuan Islam Garut untuk memahami ritus
keagamaan bukan semata-mata dari aspek normatif-teologis, melainkan
juga dari sudut pandang sosiologis.

Dalam perspektif sosiologi interaksionisme simbolik, ritus
keagamaan dapat dilihat sebagai "panggung pertunjukan sosial" di mana
para pemeran menampilkan diri sesuai dengan norma, harapan, dan
struktur yang telah disepakati bersama.” Teori dramaturgi yang digagas
Erving Goffman telah memberikan pisau bedah yang cocok untuk
membaca fenomena ini. Konsep front stage (panggung depan) dan back
stage (panggung belakang)’ memungkinkan kita melihat bagaimana
seorang tokoh agama yang memimpin praktik istigasah di Kampung
Cigoce menghadirkan ritus keagamaan sebagai sebuah "pertunjukan" yang
sarat makna, baik bagi pemeran (tokoh agama) maupun penontonnya

(jama’ah al-hidayah).

4 Amiruddin, A., Doa Orang-Orang Sukses (Bandung: Khazanah Intelektual: 2004) hlm. 5.
5> Bernard Raho, Teori Sosiologi Modern (Yogyakarta: Penerbit Ledalero: 2021) hlm. 147.
¢ Ibid. 148.

200 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jama'alh Al-Hidayah di Kampung Cigoce

Lebih jauh, pendekatan dramaturgi memungkinkan pembacaan
bahwa ritus istigasah tidak berhenti pada doa bersama, melainkan
mencakup proses persiapan, tata ruang, simbol-simbol visual, ekspresi
verbal, hingga dinamika interaksi sosial.” Misalnya, penataan tempat
duduk, posisi pemimpin doa, dan keseragaman busana menjadi bagian
dari front stage yang memperkuat kesan khidmat dan religiusitas.
Sementara itu, obrolan ringan jemaah sebelum acara, persiapan konsumsi,
hingga interaksi informal lainnya dapat dipahami sebagai back stage yang
mendukung kelancaran pertunjukan ritual.

Dengan demikian, penelitian mengenai “Dramaturgi Sosial: Analisis
Studi Kasus dalam Kelompok Istigasah Jama’ah al-Hidayah di Kampung
Cigoce” menjadi penting karena menghadirkan perspektif baru dalam
memahami praktik keagamaan. Alih-alih hanya menyoroti aspek normatif,
penelitian ini mengungkap dimensi simbolik, interaksional, dan
performatif dari istigasah. Selain memperkaya khazanah kajian sosiologi
agama, penelitian ini juga menawarkan kontribusi terhadap pemahaman
tentang bagaimana masyarakat muslim perkampungan memaknai,
merawat, dan menampilkan identitas keagamaan mereka di tengah
perubahan zaman.

2. Perumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang penelitian tersebut, maka rumusan
masalah dalam penelitian ini adalah:

Bagaimana praktik istigasah Jama’ah al-Hidayah di Kampung

Cigoce dapat dipahami sebagai fenomena dramaturgi sosial yang

7 Ibid. 149.

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 201



M. Thsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti-

mencerminkan peran, interaksi, serta makna keagamaan dalam kehidupan
masyarakat?.
3. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Alasan utama
pendekatan ini dipilih adalah karena peneliti ingin memahami praktik
istigasah di Kampung Cigoce secara lebih mendalam, tidak hanya sebatas
melihat dari permukaan, tetapi juga menelusuri makna yang dirasakan
langsung oleh para pelaku. Dengan pendekatan ini, penelitian diarahkan
untuk menggali pengalaman, pemahaman, serta pandangan tokoh agama,
jama’ah al-hidayah dan remaja yang terlibat aktif dalam kegiatan istigasah.®

Metode yang digunakan adalah studi kasus. Metode ini dianggap
paling sesuai karena fokus penelitian hanya pada satu fenomena tertentu,
yakni tradisi istigasah di Kampung Cigoce. Melalui studi kasus, peneliti
dapat menelusuri berbagai aspek yang melatarbelakangi, membentuk, dan
menghidupkan tradisi ini. Dengan kata lain, metode ini memungkinkan
peneliti memperoleh gambaran yang menyeluruh sekaligus detail
mengenai praktik istigasah, mulai dari pelaksanaan teknis hingga nilai-nilai
yang terkandung di dalamnya.’

Subjek penelitian terdiri dari tiga kelompok utama. Pertama, ustaz
yang memimpin jalannya istighosah, karena darinya peneliti bisa
mengetahul tujuan, tata cara, dan pesan yang ingin disampaikan melalui
kegiatan tersebut. Kedua, jama’ah istigasah yang rutin hadir, sebab

pengalaman mereka akan memberi gambaran nyata tentang bagaimana

8 Yulius Slamet, Pendekatan Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Graha Ilmu, 2019), hlm. 3.
% Lexy Moloeng, .Metodologi Penelitian Kualitatif. (Bandung: PT Remaja Rosdakarya,
2016),hlm. 6.

202 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jama'alh Al-Hidayah di Kampung Cigoce

istigasah dipraktikkan dan dirasakan dalam kehidupan sehari-hari. Ketiga,
para remaja yang ikut aktif, karena mereka memiliki peran penting dalam
melestarikan sekaligus memberi warna baru bagi tradisi ini.

Untuk mengumpulkan data, peneliti menggunakan tiga teknik
utama: observasi, wawancara, dan dokumentasi. Observasi dilakukan
dengan cara mengikuti langsung jalannya istigasah untuk melihat dinamika
yang terjadi. Wawancara mendalam dilakukan dengan ustaz, jama’ah, dan
remaja untuk menggali pemahaman dan pengalaman mereka secara lebih
personal. Sementara dokumentasi digunakan sebagai pelengkap, baik
berupa catatan, arsip, maupun foto kegiatan yang dapat memperkuat
temuan di lapangan.

Data yang terkumpul kemudian dianalisis dengan menggunakan
model Miles dan Huberman. Analisis ini dilakukan melalui tiga tahap,
yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data
berarti memilah dan merangkum informasi penting dari lapangan,
penyajian data adalah menyusun informasi tersebut agar lebih mudah
dibaca dan dipahami, sedangkan penarikan kesimpulan dilakukan untuk
menemukan makna dan pola dari semua data yang diperoleh. Agar data
yang dikumpulkan benar-benar dapat dipertanggungjawabkan, peneliti
menggunakan teknik triangulasi. Triangulasi dilakukan melalui dua cara,
yaitu dengan membandingkan data yang diperoleh dari berbagai sumber
(ustadz, jamaah, dan remaja) serta memadukan hasil observasi,
wawancara, dan dokumentasi. Dengan demikian, hasil penelitian menjadi

lebih valid, utuh, dan dapat dipercaya.

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 203



M. Thsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti-
B. PEMBAHASAN

Bilamana ditemukan suatu kumpulan orang yang masing-masing
dari mereka terlihat memiliki beberapa tanda kelengkapan atau sifat yang
menjadi ciri khas sama, atau di samping itu memiliki suatu hubungan
dengan pihak yang sama maka inilah yang dinamakan dengan ‘kelompok’.
Kiranya, tujuan daripada penelitian ini seminimal-minimalnya dapat
menggambarkan keadaan atau kedudukan satu kelompok pegiat
kerohanian di suatu kampung yang acapkali warga sekitar menjulukinya
sebagai ‘kampung terpencil’. Tidak berbeda jauh dengan desa yang lain, ia
pun memiliki nama untuk dipanggil, dewasa ini kampung itu dipanggil
Cigoce yang sebelumnya bernama Pakandangan. Namun, jika sejarah
hendak ditapaki, maka akan ditemukan kisah awal mula kenapa kampung
itu dinamakan Pakandangan.

Telah diceritakan oleh warga setempat bahwa Pakandangan
(sekarang dipanggil kampung Cigoce) yang berlokasi di Desa Sindangsuka,
Kecamatan Cibatu, Kabupaten Garut sangat cocok dijadikan lahan
pertanian. Sehingga kebanyakan warga lokal memanfaatkan tenaga alam
seperti domba dan sapi. Sayangnya, musim di sana tidak setiap tahun
memuaskan harapan para warga lokal. Dalam kurun waktu enam bulan
saja dalam setiap tahunnya mereka dapat mengais hasil bumi. Selebihnya,
lahan-lahan subur yang tadinya cocok ditanami hasil bumi, di musim lain
lahan itu dipenuhi dengan rerumputan liar.

Kondisi ini tidak membuat para warga lokal putus asa. Mereka
memanfaatkan medan tersebut dengan menggembalakan domba-domba

dan sapi-sapi mereka. Sehingga, mulai terbangunnya tempat berteduh dan

204 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jama'alh Al-Hidayah di Kampung Cigoce

terlestarikanlah dua ternak tersebut di kampung itu. Dari sinilah
masyarakat setempat menamainya dengan Pakandangan. Diceritakan juga
bahwa kerapkali warga setempat menemukan jejak-jejak penjarahan
ternak. Hal ini kiranya dapat menguatkan cerita warga bahwa memang
dulu kampung Cigoce banyak domba dan sapinya.

Melompat dari sana, peneliti menemukan backstory beberapa ritus
keagamaan. Mulanya, di kampung hanya ada 2 aktivitas spiritual yang
bersifat kolektif selain salat 5 waktu ber-jama’ah. Ialah ‘marhabaan’ serta
‘ngaji barudak’. Yang pertama, sering diamalkan setiap hari kamis malam
jum’at. Sedangkan yang kedua, senantiasa berkelanjutan tiap harinya.
Seiring berjalannya waktu, para warga lokal mulai nampak kehausan akan
sensasi ibadahnya. Bentuk daripada itu ialah kian bertambahnya praktik-
praktik yang berpotensi mengentalkan diri kepada Yang Maha Kuasa.

Sebetulnya, praktik-praktik ini tidak serta merta muncul dari ruang
kosong. Setelah diobservasi, ternyata ada satu faktor yang membangkitkan
semangat para warga lokal secara intensif. lalah keberadaan seorang tokoh
yang muncul di sana. Menurut ibu-ibu kader setempat, praktik istigasah
sendiri belum lama menetap di kampung tersebut. Bila menghitung jarak
sejak dewasa ini menuju waktu yang disebutkan, maka boleh dibilang
sudah selama empat tahun jama’ah al-Hidayah melaksakan praktik
istigasah. Jelasnya pada tahun 2020 ada seorang tokoh yang memiliki latar
belakang pesantren, lalu ia membumikan hasil menimba ilmunya tersebut
di Kampung Cigoce.

Kami turut membersamai tokoh seta jama’ah di sana dalam rangka

menengadahkan doa kepada-Nya selama satu bulan. Dalam satu bulan

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 205



M. Thsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti-

tersebut, istigasah kami hadiri sebanyak lima kali setiap pekannya. Telah
menjadi kebiasaan per pekan di sana, bahwa pada hari senin malam selasa,
para warga lokal setempat diundang untuk menghadiri maijlis istigasah.
Perhatian kami tertuju pada apa yang mereka bawa. Bukan busana yang
eyecatching, ataupun atribut yang gemerlap dan bergemerincing.
Melainkan objek yang senantiasa menjadi kebutuhan warga lokal di sana,
atau bahkan warga dunia, yakni air. Mulanya, kami cenderung pasif perihal
ini. Namun seiring berjalannya waktu, curiosity perlahan gatal untuk
mencari tahu kenapa mereka selalu membawa air tatkala istigasah.

Sikap kami bukan tanpa sebab, namun boleh jadi merupakan
implementasi dari slogannya Rene Decartes yang berbunyi ‘De omnibus
dubitandum’ (semua hal harus diragukan). Sudah barang tentu, bila slogan
ini digaungkan di sektor kepercayaan, bukan barang yang bagus. Tapi
dalam hal ini, kiranya slogan tersebut dapat menjadi pisau bedah ataupun
cangkul yang akan menggali kebenaran di berbagai aspek.

1. Front Stage

Ketika berbicara tentang front stage dalam praktik istigasah di
Kampung Cigoce, kita sedang membicarakan bagaimana para pelaku ritual
menampilkan diri mereka di hadapan publik dengan cara yang penuh
simbol dan makna. Suasana ini biasanya mulai terasa sejak jama’ah
memasuki lokasi kegiatan. Penataan ruang sudah diatur: pemimpin doa
atau ustaz duduk di bagian depan dengan posisi yang lebih tinggi atau
lebih menonjol dibanding jama’ah. Jama’ah laki-laki biasanya menempati
sisi depan, sementara jama’ah perempuan duduk di sisi yang lain, sesuai

dengan norma adat dan agama setempat. Pakaian yang dikenakan pun

206 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jama'alh Al-Hidayah di Kampung Cigoce

menunjukkan identitas religius: ustaz dengan sarung, peci, dan baju koko;
jama’ah dengan pakaian sederhana namun rapi, sebagian besar juga
mengenakan busana putih sebagai lambang kesucian.

Pada momen ini, ustaz memainkan peran sentral sebagai “aktor
utama” dalam panggung depan. Suaranya tenang, lantunan doa
disampaikan dengan penuh penghayatan, dan mimiknya serius, seolah
menegaskan bahwa acara ini bukan hanya rutinitas, tetapi sarana
mendekatkan diri kepada Allah. Jama’ah pun memberi respons kolektif—
sering kali serempak mengucapkan amin, atau melantunkan zikir dengan
suara lembut namun bersatu. Keseluruhan situasi menciptakan atmosfer
khidmat, penuh kekhusyukan, dan meneguhkan nuansa sakral dari acara
istigasah. Inilah yang dijelaskan oleh Erving Goffman dalam teorinya,
bahwa di front stage individu akan berusaha menjaga impresi tertentu agar
sesuai dengan harapan audiens."

Dalam kasus istigasah, ustaz berusaha menampilkan kesalehan dan
wibawa, sementara jama’ah berusaha menunjukkan ketertiban,
kekhusyukan, dan kesungguhan. Semua itu sebenarnya adalah bentuk
komunikasi simbolik, di mana setiap ekspresi, pakaian, posisi duduk,
hingga nada suara, menjadi “tanda” yang dibaca dan dimaknai oleh
seluruh hadirin. Dengan kata lain, front stage ini adalah ruang di mana
keagamaan tampil bukan hanya dalam bentuk doa, tetapi juga sebagai
pertunjukan sosial yang memperkuat identitas kolektif masyarakat

Kampung Cigoce.

10 Erving Goffman, The Presentation of Self in Everyday Life (New York: Anchor
Books, 1959), hlm. 22-23.

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 207



M. Thsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti-
2. Back Stage

Jika panggung depan penuh dengan nuansa formal dan sakral, maka
back stage adalah ruang di mana semua aktor bisa sedikit menanggalkan
peran resminya dan menunjukkan sisi manusiawinya. Dalam kegiatan
istigasah, back stage biasanya tampak sebelum acara dimulai atau setelah
doa selesai. Ibu-ibu sibuk menyiapkan makanan ringan atau teh hangat
untuk jama’ah. Obrolan ringan pun terdengar di antara mereka,
membicarakan urusan rumah tangga, anak-anak, atau pekerjaan sehari-hari
di ladang. Para bapak bercanda soal hasil panen atau ternak, sementara
remaja bercengkerama, saling mengolok dengan canda khas anak muda.

Ustaz yang tadi terlihat begitu khidmat di panggung depan, di ruang
belakang pun menjadi lebih cair. Beliau bisa tertawa kecil menanggapi
cerita jama’ah, menanyakan kabar kesehatan, atau sesekali berbagi kisah
sederhana dari kehidupannya. Perubahan ini menunjukkan bahwa peran
religius tidak sepenuhnya kaku. Ada ruang bagi keluwesan, ada momen di
mana kesalehan ditunjukkan dalam bentuk kemanusiaan sehari-hari.

Menurut Goffman, back stage adalah ruang “di balik layar” di mana
aktor bisa bersikap lebih bebas tanpa tekanan menjaga impresi
publik.“Kehadiran back stage ini sangat penting, karena justru di sinilah
relasi sosial yang lebih intim dan personal dibangun. Clifford Geertz
menyebutkan bahwa praktik keagamaan selalu mengandung dimensi
cultural performance, yaitu pertunjukan budaya yang memperkuat ikatan

1‘12

sosial. © Dalam konteks ini, obrolan ringan, tawa bersama, dan aktivitas

gotong royong di balik istigasah memperlihatkan bahwa kohesi sosial

11 Tbid., hlm. 112-113.
12 Clifford Geettz, The Interpretation of Cultures New York: Basic Books, 1973), hlm. 91.

208 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jama'alh Al-Hidayah di Kampung Cigoce

masyarakat Cigoce tidak hanya dibangun oleh doa formal, tetapi juga oleh
kebersamaan sehari-hari.
3. Status Sosial

Istigasah juga memberi dampak pada pembentukan status sosial di
masyarakat Kampung Cigoce. Tokoh agama yang memimpin doa—
ustaz— jelas menempati posisi yang sangat dihormati. Ia bukan hanya
dilihat sebagai orang yang mampu memimpin doa dengan fasih, tetapi
juga sebagai panutan moral. Kehadirannya memberi warna khusus dalam
masyarakat, di mana kata-kata dan tindakannya mendapat tempat
istimewa. Dalam teori Max Weber, hal ini dapat dipahami sebagai bentuk
otoritas karismatik: pengaruh yang lahir dari keyakinan jama’ah terhadap
kualitas spiritual dan moral seorang pemimpin."’

Namun status sosial tidak hanya dimiliki oleh ustaz. Jama’ah yang
rutin hadir dalam kegiatan istigasah pun mendapat pengakuan sosial.
Mereka dianggap lebih religius, lebih taat, dan lebih terikat dengan tradisi.
Bahkan kehadiran mereka memberi pengaruh pada identitas sosial
keluarga: keluarga yang aktif ikut istigasah sering dipandang sebagai
keluarga yang menjaga nilai agama. Hal ini sesuai dengan pandangan
Berger dan Luckmann bahwa realitas sosial adalah hasil konstruksi
bersama melalui interaksi dan simbol yang diulang-ulang.'

Tidak kalah penting adalah peran remaja. Meski status sosial mereka
belum setinggi ustaz atau jama’ah senior, keterlibatan mereka—misalnya

membantu menata ruang, menyiapkan peralatan, atau

13 Max Weber, Economy and Society (Betkeley: University of California Press, 1978), hlm.
241-245.

14 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality (New York:
Anchor Books, 1966), hlm. 54-55.

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 209



M. Thsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti-

mendokumentasikan acara di media sosial—mulai memberi mereka
pengakuan sebagai generasi penerus. Kehadiran mereka menjadi bukti
bahwa tradisi istigasah tidak berhenti di satu generasi, melainkan
diwariskan, dipelihara, dan diberi warna baru oleh generasi muda. Dengan
demikian, status sosial dalam istigasah bersifat dinamis: ia bisa berubah,
bertambah, atau berkurang sesuai dengan tingkat keterlibatan seseorang
dalam ritual dan komunitas.
4. Peranan Sosial

Jika kita melihat lebih dekat, setiap orang dalam istigasah
sebenarnya sedang memainkan peran sosial tertentu. Ustaz jelas berperan
sebagai pemimpin, pengarah, sekaligus pemberi nasihat. Jama’ah berperan
sebagai audiens aktif yang menguatkan doa dengan suara kolektif dan
kehadiran mereka yang penuh khidmat. Ibu-ibu berperan sebagai
pengatur logistik, yang tanpa mereka, suasana kebersamaan mungkin
terasa kurang lengkap. Para remaja mengambil peran penting sebagai
penghubung antara tradisi lama dan zaman modern, misalnya dengan
menyebarkan dokumentasi kegiatan melalui media sosial atau membantu
mengorganisasi acara dengan lebih rapi.

Talcott Parsons menjelaskan bahwa peran sosial adalah seperangkat
norma dan harapan yang melekat pada status tertentu.” Ketika ustaz,
jama’ah, ibu-ibu, dan remaja menjalankan perannya sesuai harapan, maka
tercipta keteraturan sosial yang menjaga harmoni acara. Menariknya, peran
dalam istigasah tidak hanya berfungsi untuk menjaga jalannya ibadah,

tetapi juga menjadi sarana pendidikan sosial. Jama’ah belajar tentang

15 Talcott Parsons, The Social System (Glencoe: The Free Press, 1951), hlm. 25-30.

210 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jama'alh Al-Hidayah di Kampung Cigoce

kebersamaan, ibu-ibu belajar tentang gotong royong, remaja belajar
tentang tanggung jawab dan pelestarian tradisi, sementara ustaz belajar
bagaimana mengelola jama’ah yang beragam.

Dengan demikian, istigasah bukan sekadar ritual doa bersama. Ia
adalah panggung sosial di mana berbagai peran dimainkan, status sosial
dipertegas, dan hubungan sosial dipelihara. Dari sinilah terlihat bahwa
istigasah memiliki dua dimensi sekaligus: dimensi religius yang
mendekatkan diri pada Allah, dan dimensi sosial yang mengikat erat

antarindividu dalam komunitas.

C. KESIMPULAN

Penelitian mengenai Dramaturgi Sosial dalam Kelompok Istigasah
Jama’ah al- Hidayah di Kampung Cigoce memperlihatkan bahwa praktik
keagamaan ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana ibadah, tetapi juga
memiliki dimensi sosial yang kuat. Melalui pendekatan dramaturgi Erving
Goffman, dapat dipahami bahwa kegiatan istigasah menampilkan dua sisi
penting: front stage dan back stage.

Pada front stage, ustaz tampil sebagai figur sentral dengan peran
religius yang khidmat, sedangkan jama’ah menunjukkan ketertiban,
kekhusyukan, serta kesatuan kolektif melalui respons doa dan zikir
bersama. Semua elemen simbolik seperti pakaian, tata ruang, dan ekspresi
verbal memperkuat makna religiusitas yang ditampilkan di hadapan
publik. Sementara itu, back stage justru menjadi ruang di mana keakraban
sosial dipelihara melalui obrolan ringan, persiapan konsumsi, dan interaksi

santai antarjama’ah. Ruang belakang ini memperlihatkan bahwa

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 211



M. Thsan Khairunnas, Muhammad Wahyudin, Nuraeni Sugih Pramukti-

kebersamaan sehari-hari menjadi fondasi penting bagi kelancaran dan
kehangatan suasana ritual.

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa istigasah memberi pengaruh
pada status sosial masyarakat. Tokoh agama memperoleh otoritas
karismatik karena dianggap sebagai panutan moral, jama’ah yang aktif
mendapat pengakuan sebagai kelompok religius yang taat, sementara
remaja memperoleh posisi sebagai generasi penerus tradisi. Dengan
demikian, istigasah tidak hanya meneguhkan hierarki sosial, tetapi juga
membuka ruang bagi dinamika status yang terus berubah sesuai peran dan
keterlibatan masing-masing individu.

Lebih jauh, setiap aktor dalam kegiatan ini memainkan peran sosial
yang saling melengkapi: ustaz sebagai pemimpin ritual, jama’ah sebagai
penguat legitimasi, ibu-ibu sebagai pengatur logistik, dan remaja sebagai
penghubung tradisi dengan dunia modern. Peran-peran ini membentuk
keteraturan sosial, memperkuat nilai kebersamaan, dan memastikan
keberlangsungan tradisi istigasah di tengah perubahan zaman.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa istigasah di Kampung
Cigoce bukan semata-mata praktik doa kolektif, melainkan sebuah
pertunjukan sosial yang sarat makna religius, kultural, dan interaksional. Ia
menjadi ruang di mana nilai spiritual, solidaritas sosial, dan identitas

komunitas dipertemukan, dipelihara, serta diwariskan lintas generasi..

DAFTAR PUSTAKA

Al-Jurjani. A~FTa'rifat. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 1983.

‘Abd al-Gaffar. Syarh Kitab al-Tanhid li Ibn Khuzaimah. t.t.: t.p., t.t.

Amiruddin, A. Doa Orang-Orang Sukses. Bandung: Khazanah Intelektual,
2004.

212 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213



Dramaturgi Sosial: Analisis Studi Kasus pada Kelompok Istigasah Jama'alh Al-Hidayah di Kampung Cigoce

Berger, Peter L., dan Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality.
New York: Anchor Books, 1966.

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books,
1973.

Goftman, BErving. The Presentation of Self in Ewveryday Life. New York:
Anchor Books, 1959.

Moleong, Lexy ]. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2016.

Munawwir, A. W. Kanus Al-Munawwir Arab—Indonesia Terlengkap. Surabaya:
Pustaka Progressif, 1997.

Parsons, Talcott. The Social System. Glencoe, IL: The Free Press, 1951.

Raho, Bernard. Teori Sosiologi Modern. Y ogyakarta: Penerbit Ledalero, 2021.

Slamet, Yulius. Pendekatan Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Graha Ilmu,
2019.

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan
Re&>D. Bandung: Alfabeta, 2010.

Weber, Max. Economy and Society. Berkeley: University of California Press,
1978.

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 196-213 213



