Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies
Volume 02 Nomor 2 (2025) 130-161

INSTITUSIONALISASI NILAI QUR’ANI
DALAM PROGRAM TAHFIDZ
ENTREPRENEUR DI PESANTREN BAITUL
1ZZAH NUSANTARA (BIN)

INSTITUTIONALIZATION OF QUR’ANIC
VALUES IN THE TAHFIDZ
ENTREPRENEUR PROGRAM AT BAITUL
IZZAH NUSANTARA ISLAMIC BOARDING
SCHOOL (BIN)

Saptanadi Yudistira"
'UIN Sunan Gunung Djati, Indonesia

* email.elgharuty11(@gmail.com

ABSTRACT
This study aims to examine the institutionalization of Qur'anic values within the Tabfidz
Entreprenenr program at Baitul 13zah Nusantara Islamic Boarding School (Pesantren BIN).
The program represents an integrated educational model that combines Qur'an memorization
with entreprenenrial practices as the embodiment of the institution’s transformative vision,
“Living and Sustaining Life.” Employing a qualitative descriptive approach with a case-study
design, data were collected throngh in-depth interviews, participatory observations, and
institutional document analysis. The analysis was guided by the New Institutional Theory,
Socusing on the mechanisms of coercive, mimetic, and normative isomorphism. The findings
indicate that Qur'anic values serve as the dominant normative pillar shaping the legitimacy,
policies, and structural design of the Tabfidz Entreprenenr program. These normative
foundations are embedded not only in the bebavior of students and administrators but also
within the curriculum, business practices, and organizational culture of the pesantren. The
program demonstrates that spirituality can function as an ethical foundation for productive
economic activities, forming an adaptive and sustainable institutional model. This study
contributes theoretically throngh the concept of Qur'anic Institutionalization and offers a

Diterima: Desember 2025. Disetujui: Desember 2025. Dipublikasikan: Desember 130
2025.



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

practical model that can be replicated by other Lslamic educational institutions.
Keywords : Enterpreneurial Pesantren; Intitutional Theory; Qur'anic Institnonalization.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses institusionalisasi nilai-nilai
Qur’ani dalam program Tahfidz Entrepreneur di Pondok Pesantren Baitul Izzah
Nusantara (BIN). Program ini merupakan model pendidikan terpadu yang
menggabungkan hafalan al-Qur’an dengan praktik kewirausahaan sebagai
implementasi visi pesantren “Hidup dan Menghidupi.” Menggunakan
pendekatan kualitatif-desktiptif dan desain studi kasus, data dikumpulkan melalui
wawancara mendalam, observasi partisipatif, serta telaah dokumen kelembagaan.
Analisis dilakukan menggunakan kerangka New Institutional Theory yang
menekankan tiga bentuk isomorfisme: koersif, mimetik, dan normatif. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa nilai Qur’ani berfungsi sebagai pilar normatif
dominan yang membentuk legitimasi, arah kebijakan, dan struktur program
Tahfidz Entrepreneur. Pilar normatif tersebut tidak hanya mengatur perilaku
santri dan pengelola, tetapi juga melekat dalam kurikulum, praktik bisnis, dan
budaya pesantren. Program ini membuktikan bahwa spiritualitas dapat berperan
sebagai fondasi etis bagi aktivitas ekonomi produktif, sekaligus menciptakan
model kelembagaan pesantren yang adaptif dan berkelanjutan. Temuan ini
memberikan kontribusi teoretis melalui konsep Institusionalisasi Qur’ani serta
menghasilkan model praktis yang dapat direplikasi pada lembaga pendidikan
Islam lainnya.

Keywords : Institusionalisasi Qur ani;Pesantren Entreprenenr; Teor: Institusional.

A. PENDAHULUAN

1. Latar Belakang
Pesantren merupakan salah satu institusi pendidikan Islam tertua di
Indonesia yang memiliki peran historis dan strategis dalam pembentukan
karakter umat serta pengembangan masyarakat religius. Namun, dinamika
sosial-ekonomi global menuntut pesantren untuk tidak hanya menjadi
pusat transmisi keilmuan Islam, tetapi juga melahirkan generasi yang
mandiri, adaptif, dan produktif secara ekonomi. Dalam konteks tersebut,

rekonstruksi paradigma pendidikan pesantren menjadi kebutuhan

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 131



Saptanadi Yudistira

mendesak, yaitu bergeser dari pendekatan Zafaggub fi al-din menuju model
pembelajaran integratif yang memadukan nilai spiritual dan keterampilan
praktis.'

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi tantangan ganda:
menjaga integritas moral sekaligus menyesuaikan diri dengan tuntutan
ekonomi modern. Banyak pesantren mulai mengembangkan pendidikan
kewirausahaan sebagai bagian dari kurikulumnya.® Meski demikian,
integrasi antara nilai religius dan logika ekonomi tidak selalu mudah.
Orientasi profit dalam logika pasar berpotensi bertentangan dengan nilai
keikhlasan, amanah, pengabdian yang menjadi inti spiritualitas Islam. ’

Salah satu pesantren yang berhasil mengharmonisasikan dua
domain tersebut adalah Pondok Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN)
di Lembang, Bandung Barat. Di bawah kepemimpinan KH. Beno Purba,
S.PdI, M.M.Pd., pesantren ini mengembangkan visi transformatif
“Belajar Hidup dan Menghidupi,” yang kemudian menjadi landasan
pembentukan kurikulum, sistem kelembagaan, dan budaya organisasi.

Implementasi visi ini diwujudkan melalui program Tabfidz al-Qur'an

! Muhammad Amin Abdullah, “Islamic Studies in Higher Education in Indonesia:
Challenges, Impact and Prospects for the World Community,” Ak-Jami’ab: Journal of
Islamic Studies 55, no. 2 (2017): 391-426.

2 Samsul Samsul Ma’arif et al., “Pesantren Entreprencurship: Harmonization of the
Theories of Kasb Asy’ariyah and Locus of Control on Strengthening Santripreneur,”
QOIJIS: Oudns International Journal Of Islamic Studies 11, no. 1 (2023): 31—64.

3 Harry Yulianto, Iryani Iryani, and Amiruddin Amrullah, “EDUCATIONAL
STARTUP BUSINESS MODEL IN ISLAMIC PERSPECTIVE,” HUNAFA Jurnal
Studia Islamika 21, no. 2 (2024): 233-53.

132 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

Entrepreneur, yaita model pembelajaran yang mengintegrasikan hafalan al-

Qur’an dengan praktik kewirausahaan berbasis nilai Qur'ani.*

Model tersebut penting dikaji karena mencerminkan pergeseran
pendidikan pesantren dari pendekatan tradisional menuju paradigma baru
yang fungsional dan adaptif terhadap tantangan sosial-ekonomi. Lebih
jauh, program ini menjadi manifestasi fenomena /Zving Qur'an di mana
nilai-nilai Qur’ani tidak hanya dipelajari, tetapi juga dihidupkan dalam
tindakan sosial dan praktik ekonomi sehari-hari. >

Dari aspek akademik, penelitian ini relevan dengan Institutional
Theory (DiMaggio & Powell, 1983; Scott, 2001) yang menegaskan bahwa
organisasi memperoleh legitimasi melalui tiga mekanisme isomorfisme:
koersif, mimetik, dan normatif. Meski teori ini banyak digunakan dalam
organisasi modern, penerapannya dalam konteks lembaga keagamaan
seperti pesantren masih minim. Karena itu, penelitian ini penting untuk
menilai bagaimana nilai Qur’ani dilembagakan dalam praktik pendidikan
dan ekonomi pesantren, sekaligus memperluas aplikasi teori institusional
pada lembaga sosio-religius.

Penelitian relevan dilakukan oleh Siti Chodijah dan Juni Ratnasari,
yang mengkaji penerapan nilai Qur’ani dalam praktik agrikultur
berkelanjutan pada komunitas AgriQuran Bandung melalui pendekatan
Participatory Action Research (PAR). Temuan mereka menunjukkan

bahwa nilai Qur’ani dapat menjadi dasar inovasi pertanian, ekonomi

4 Aida Nurcholida, Sugeng Hadi Utomo, and Agus Hermawan, “Spiritual
Entrepreneurship Values in Student Life Skill Learning of Islamic Boarding School,” Int.
. Econ. Edne. Entrep 2, no. 2 (2022): 393—402.

> Siti Chodijah and Juni Ratnasari, “Integrasi Nilai Qut’ani Dalam Praktik Pertanian:
Studi Living Qur’an Di Komunitas AgriQuran Bandung,” PERADA 8, no. 1 (2025).

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 133



Saptanadi Yudistira

tanpa riba, dan praktik ekologis yang berkelanjutan. Penelitian tersebut
menunjukkan bahwa nilai al-Qur’an dapat memberikan dampak spiritual,
sosial, dan ekonomi secara bersamaan.

Penelitian sebelumnya dan penelitian ini memiliki kesamaan dalam
hal paradigma Living Qur'an dan integrasi spiritualitas dengan praktik
ekonomi produktif. Keduanya juga menggunakan pendekatan kualitatif
untuk memahami penerjemahan nilai agama ke dalam aktivitas sosial.
Namun, fokus dan kerangka teori berbeda.

Hasil penelitian terdahulu dan penelitian sekarang memiliki
kesamaan dan sekaligus perbedaan. Penelitian terdahulu dan sekarang
sama-sama keduanya sama-sama berangkat dari paradigma Living Quran,
yakni upaya memahami bagaimana nilai-nilai al-Qur’an dihidupkan dalam
praktik sosial. Keduanya juga menekankan integrasi antara spiritualitas
dan aktivitas ekonomi produktif, dengan konteks pesantren atau
komunitas Islam sebagai locus penelitian. Secara metodologis, keduanya
menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif lapangan, menekankan
observasi empiris atas praktik keagamaan yang diinternalisasi ke dalam
kegiatan ekonomi.

Adapun perbedaannya, terletak pada fokus dan kerangka teorinya.
Penelitian terdahulu menyoroti dimensi praksis nilai al-Qur’an dalam
kegiatan agrikultural masyarakat, terutama dalam bagaimana ayat-ayat
ckologis dan etika kerja diterjemahkan ke dalam perilaku bertani yang
berkeadilan dan  berkelanjutan. Sedangkan penelitian  sekarang
menggunakan teori institusional DiMaggio & Powell dan Scott untuk

menjelaskan bagaimana nilai Qur’ani dan visi spiritual (“Hidup dan

134 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

Menghidupi”) dilembagakan secara struktural dalam sistem pendidikan,

ekonomi, dan budaya pesantren.
2. Perumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang dan gap penelitian yang teridentifikasi,
rumusan masalah utama dalam penelitian ini adalah: Bagaimana
mekanisme institusional koersif, mimetik, dan normatif bekerja secara
sinergis dalam  proses pelembagaan model Tahfidz al-Qur’an
Entrepreneur di Pondok Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN)?
Rumusan masalah tersebut dapat dijabarkan ke dalam beberapa
pertanyaan penelitian:
a. Bagaimana nilai-nilai Qur’ani dilembagakan dalam program
Tahfidz Entreprencur di Pesantren BIN?
b. Bagaimana tekanan institusional (koersif, mimetik, dan normatif)
membangun legitimasi dan stabilitas program?
c. Bagaimana visi “Belajar Hidup dan Menghidupi” berkontribusi
dalam membentuk karakter santri yang mandiri dan berakhlak?
3. Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan
desain studi kasus pada Pondok Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN).
Pendekatan ini dipilih untuk menggali secara mendalam proses
pelembagaan nilai  Qur’ani dalam program Tahfidz al-Qur’an
Entrepreneur melalui pengamatan terhadap interaksi sosial, budaya
organisasi, dan mekanisme institusional pesantren. Data penelitian
dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan pimpinan, pengurus,

ustaz/ustazah, dan santri, serta observasi partisipatif tethadap aktivitas

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 135



Saptanadi Yudistira

pembelajaran dan kewirausahaan. Data sekunder diperoleh dari dokumen
resmi pesantren dan literatur pendukung terkait teori kelembagaan dan
studi Living Qur’an. Analisis data dilakukan menggunakan model Miles
dan Huberman melalui reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan, dengan memanfaatkan kerangka isomorfisme koersif,
mimetik, dan normatif. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber
dan metode, member checking, serta audit trail. Dengan metode ini,
penelitian ~ memberikan ~ pemahaman  komprehensif = mengenai
institusionalisasi nilai Qur’ani dalam program Tahfidz Entrepreneur di
Pesantren BIN.

Secara teoretis, studi ini memperluas aplikasi Teori Institusional
Baru (NIT) ke dalam ranah organisasi sosio-religius (pesantren). Secara
spesifik, penelitian ini memperkenalkan konsep Institusionalisasi Qur’ani,
berargumen bahwa Pilar Normatif yang bersumber dari visi pendiri dan
nilai-nilai Qur’ani dapat menjadi kekuatan dominan secara struktural
dalam ckuilibrium institusional. Ini merupakan temuan penting karena
menantang pandangan tradisional isomorfisme di mana tekanan koersif
atau mimetik seringkali lebih menonjol. Dengan mengintegrasikan
spiritualitas dan kewirausahaan, studi ini membuktikan secara empiris
bahwa nilai-nilai agama berfungsi sebagai fondasi etis (#jarah ma'a Allab)
bagi praktik ekonomi, bukan sekadar batasan yang ditambahkan. Secara
praktis, penelitian ini menyediakan blueprint institusional yang teruji bagi
lembaga pendidikan keagamaan independen, memerinci model kurikulum
inovatif dan struktur manajemen alternatif yang berhasil menyelaraskan

misi ganda antara Zahfidy dan kemandirian ekonomi.

136 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

B. PEMBAHASAN
1. Konsep Pelembagaan dan Teori Institusional

Secara linguistik, istilah /ezzbaga merujuk pada badan atau organisasi
formal yang menjalankan fungsi sosial tertentu dalam masyarakat.® Dalam
konteks pendidikan Islam di Indonesia, lembaga-lembaga tersebut
diklasifikasikan ke dalam tiga jalur formal, nonformal, dan informal
sebagaimana ditetapkan dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003
tentang Sistem Pendidikan Nasional.” Pendidikan formal beroperasi
melalui struktur kurikulum dan jenjang yang sistematis, sedangkan
pendidikan nonformal dan informal memberikan ruang pembelajaran
fleksibel berbasis kebutuhan masyarakat.” Peran pendidikan nonformal
sangat strategis sebagai pelengkap, penambah, maupun substitusi bagi
pendidikan sekolah, terutama dalam memenuhi kebutuhan pembelajaran
yang tidak dapat dipenuhi oleh jalur formal.”

Secara terminologis, konsep zustitusi dipahami sebagai sistem norma,
nilai, dan pola perilaku stabil yang terbentuk dan dipertahankan melalui

interaksi sosial yang berulang.10 Sejalan dengan itu, literatur internasional

¢ Departemen Pendidikan Nasional, “Kamus Besar Bahasa Indonesia” (Jakarta: Pusat
Bahasa, 2008).

7 A Rifqi Amin, Pengembangan Pendidikan Agama Isiam; Reinterpretasi Berbasis Interdisipliner
(Lkis Pelangi Aksara, 2015); Juju Saepudin, “Mutu Raudhatul Athfal Di Kota Jambi
Dalam Perspektif Standar Pendidikan Anak Usia Dini,” Penamas 30, no. 2 (2017): 163—
82.

8 Ibrahim Bafadhol, “Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia,” Edukasi Islami: Jurnal
Pendidikan Isiam 6, no. 11 (2017): 14.

9 Ishak Abdulhak and Ugi Suprayogi, “Penelitian Tindakan Dalam Pendidikan
Nonformal,” Jakarta: PT RajaGrafindo Pustaka, 2012.

10 Hanna Salsabila, “Implementasi Pelembagaan Al-Qur’an Dan Tafsir Melalui Lembaga
Online: Studi Kasus Di Lembaga Qashwa,” A/ Karima: Jurnal Studi 1lmu Al Quran Dan
Tafsir 8, no. 2 (2024): 178-202.

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 137



Saptanadi Yudistira

menegaskan bahwa institusi merupakan shared rules, norms, and meanings
yang memberikan stabilitas dan ketertiban dalam tindakan sosial.
Menurut Gillin dan Gillin dalam Darono, institusi memiliki sejumlah
karakteristik: dibangun atas dasar pemikiran kolektif, memiliki stabilitas,
menetapkan  tujuan  tertentu, memiliki sarana dan  prosedur,
direpresentasikan melalui simbol, serta terdokumentasi baik secara formal
maupun informal. Definisi ini selaras dengan perspektif sosiologis
internasional yang melihat institusi sebagai enduring patterns of social practice
yang berfungsi mengatur dan memandu tindakan.

Dalam konteks organisasi, pelembagaan (institutionalization)
merujuk pada proses ketika norma dan praktik tertentu menjadi Zaken for
granted dan memperoleh legitimasi sosial.” Bagi lembaga keagamaan
seperti pesantren, proses ini berkaitan dengan bagaimana nilai Qur’ani
kejujuran, amanah, kedisiplinan, dan keikhlasan diterjemahkan menjadi
aturan, rutinitas, dan budaya organisasi yang mengatur perilaku kolektif.
Institusionalisasi memungkinkan nilai spiritual bertransformasi menjadi
organizational routines yang stabil dan mengikat seluruh anggota.

Pendekatan paling berpengaruh dalam memahami proses tersebut
adalah Institutional Theory. DiMaggio dan Powell melalui konsep #nstitutional

isomorphism menjelaskan bahwa organisasi cenderung menjadi homogen

karena adanya tiga jenis tekanan: koersif, mimetik, dan normatif. Tekanan

1 John W Meyer and Brian Rowan, “Institutionalized Otganizations: Formal Structure
as Myth and Ceremony,” American Journal of Sociology 83, no. 2 (1977): 340—63; Royston
Greenwood et al., “The Sage Handbook of Organizational Institutionalism,” 2017.

12 Ronald Jepperson, “Institutions, Institutional Effects, and Institutionalism,” The New
Institutionalism in Organizational Analysis, 1991, 143—63.

13§ TOLBERT PAMELA, “The Institutionalization of Institutional Theotry,” S#udying
Organization: Theory and Method, 1999, 169.

138 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

koersif muncul dari regulasi formal dan ekspektasi lingkungan eksternal,

tekanan mimetik muncul ketika organisasi meniru praktik yang dianggap
sukses untuk mengurangi ketidakpastian; dan tekanan normatif berasal
dari nilai profesional, etika sosial, dan budaya internal organisasi."
Perspektif ini diperkuat oleh Meyer dan Rowan, yang menekankan bahwa
organisasi memperoleh legitimasi bukan hanya melalui efisiensi teknis,
tetapi melalui kesesuaian dengan norma institusional di lingkungannya.

Scott memperluas kerangka tersebut melalui tiga pilar institusi:
regulative, normative, dan cultural cognitive. Pilar regulatif berisi aturan
dan sanksi yang bersifat formal, pilar normatif mencakup nilai moral dan
kewajiban sosial, sedangkan pilar kultural-kognitif merujuk pada
kepercayaan dan pemaknaan bersama yang membentuk tindakan sosial.
Ketiga pilar ini membentuk kerangka komprehensif dalam memahami
bagaimana organisasi bertahan, menstabilkan struktur, dan membangun
legitimasi. Studi internasional menunjukkan bahwa ketiga pilar tersebut
sangat penting dalam organisasi berbasis nilai, termasuk lembaga
keagamaan, karena mereka mengandalkan legitimasi moral dan kultural
selain legitimasi regulatif. '°

Pandangan ini konsisten dengan pemikiran Liliweri yang
menegaskan bahwa tekanan institusional sering kali lebih kuat daripada

tekanan pasar dalam membentuk struktur organisasi. Institusi tidak hanya

14 Paul J DiMaggio and Walter W Powell, “The Iron Cage Revisited: Institutional
Isomorphism and Collective Rationality in Organizational Fields,” Awmerican Sociological
Review 48, no. 2 (1983): 147-60.

15> Meyer and Rowan, “Institutionalized Otganizations: Formal Structure as Myth and
Ceremony.”

16 W Richard Scott, “Reflections on a Half-Century of Organizational Sociology,” Annu.
Rev. Sociol. 30, no. 1 (2004): 1-21.

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 139



Saptanadi Yudistira

mengatur struktur formal, tetapi juga membentuk pola interaksi dan
persepsi yang mempengaruhi tindakan individu dalam organisasi.'”

Dalam konteks penelitian ini, teori institusional memberikan
fondasi analitis yang kuat untuk memahami bagaimana Pesantren Baitul
Izzah Nusantara (BIN) membangun legitimasi, stabilitas, dan
keberlanjutan melalui program Tahfidy Entreprenenr. Proses pelembagaan
tersebut dapat dipahami sebagai upaya menyeimbangkan tiga jenis
tekanan: tekanan koersif yang bersumber dari kebijakan pendidikan
nasional, tekanan mimetik berupa adaptasi terhadap model pesantren
modern dan praktik kewirausahaan kontemporer, serta tekanan normatif
yang bersumber dari tradisi keagamaan dan visi spiritual pendiri
pesantren. Sinergi ketiga tekanan inilah yang memungkinkan Pesantren
BIN mengintegrasikan nilai religius dan logika pendidikan modern tanpa
kehilangan identitas Qur’ani sebagai landasan institusionalnya.

2. Profil Singkat Baitul Izzah Nusantara (BIN)
a. Sejarah dan Latar Belakang Berdirinya Pesantren Baitul Izzah

Nusantara (BIN)

Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN) merupakan lembaga
pendidikan Islam modern yang mengintegrasikan sistem pendidikan
formal dan nonformal dalam satu kesatuan kurikulum yang terpadu.
Didirikan pada 12 Juni 2010 oleh KH. Beno Purba, S.Pd.I., M.M.Pd.,
pesantren ini berlokasi di Desa Suntenjaya, Kampung Sukaluyu,
Kecamatan Lembang, Kabupaten Bandung Barat. Sebagai pesantren yang

mengadopsi model pendidikan komprehensif, BIN menaungi satuan

17 Alo Liliweti, Prasangka Dan Konflik; Komunikasi Lintas Budaya Masyarakat Multikultur
(LKIS Pelangi Aksara, 2005).

140 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

pendidikan formal mulai dari tingkat Sekolah Menengah Pertama (SMP)

hingga Sekolah Menengah Atas (SMA). Saat ini, jumlah santri mencapai
sekitar 700 orang, terdiri dari santri mukim dan nonmukim, dengan
dukungan tenaga pendidik berjumlah kurang lebih 30 orang. Fokus
pendidikan di pesantren ini meliputi Tahfidz al-Qur’an, kewirausahaan,
penguasaan Bahasa Arab dan Bahasa Inggris, pelatthan kepemimpinan
(leadership), serta kajian kitab kuning.

Pesantren BIN menetapkan visi “Belajar hidup dan menghidupi,
bermental intelektual, bermoral spiritual, dan mewujudkan generasi
terbaik bangsa.” Untuk mencapai visi tersebut, pesantren merumuskan
enam misi strategis: (1) mengembangkan program yang menumbuhkan
kepercayaan diri dan menggali potensi santri; (2) menciptakan lingkungan
belajar yang nyaman dan kondusif; (3) memperkuat kompetensi bahasa
asing; (4) memberikan pendidikan keislaman dan ilmu umum secara
seimbang; (5) menanamkan sikap tanggung jawab, kepedulian,
kecendekiaan, serta akhlak mulia; dan (6) membangun karakter sosial
yang kontributif dan kokoh. Nilai-nilai inti tersebut diperkokoh melalui
Sapta Jiwa Pesantren BIN: keberanian, kedisiplinan, kejujuran, kehematan,
kebijaksanaan, kebersamaan, dan keikhlasan yang berfungsi sebagai
fondasi pembentukan karakter santri.

Model pendidikan di Pesantren BIN dirancang secara integratif,
menggabungkan pembelajaran formal dengan aktivitas keagamaan khas
pesantren. Jadwal harian santri disusun untuk menjaga keseimbangan
antara pengembangan intelektual dan pembinaan spiritual. Hari santri

dimulai setelah subuh dengan kajian kitab kuning, seperti Fathul Majid

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 141



Saptanadi Yudistira

(akidah) dan Tjan Daruri (figih). Pada pagi hingga zuhur, santri mengikuti
pembelajaran formal SMP-SMA. Siang hingga sore diisi dengan berbagai
kegiatan ekstrakurikuler bersifat edukatif, rekreatif, dan spiritual, termasuk
pramuka, pelatihan kemandirian, seni bela diri, dan olahraga. Program ini
bertujuan menumbuhkan kedisiplinan, kerja sama, serta jiwa
kepemimpinan.

Selain  kurikulum umum pesantren, BIN juga mengadopsi
pendekatan pembelajaran khas Pondok Modern Darussalam Gontor,
terutama dalam penerapan disiplin bahasa asing. Santri dibiasakan
berbicara menggunakan bahasa Arab dan bahasa Inggris secara
bergantian, dengan pergantian bahasa dilakukan setiap hari Jumat setelah
subuh. Kebijakan ini dirancang untuk memperluas kemampuan
komunikatif serta menumbuhkan kesiapan santri menghadapi konteks
global.

Jika terdapat waktu luang di antara kegiatan sekolah dan
ckstrakurikuler, santri diarahkan mengikuti kegiatan kewirausahaan.
Malam hari diisi dengan program zalfidz, murgja’ah, hatalan hadis, kajian
kitab, dan pembacaan doa harian, yang dilaksanakan secara terstruktur
dan bergilir. Pesantren BIN menerapkan standar hafalan yang terukur:
santri tingkat SMP ditargetkan menghafal Juz 30 dan 29, sedangkan santri
tingkat SMA menargetkan hafalan Juz 1 hingga Juz 5. Metode hafalan
bersifat fleksibel sehingga santri dapat memilih = strategi sesuai

kemampuan masing-masing. Evaluasi hafalan dilakukan melalui tes

142 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

komprehensif (fasmi), dan santri yang mencapai target diberikan pin

penghargaan sebagai bentuk apresiasi dan motivasi."

Melalui desain kurikulum terpadu ini, Pesantren Baitul Izzah
Nusantara menampilkan model pendidikan Islam modern yang tidak
hanya menekankan penguasaan ilmu keagamaan, tetapi juga
mengembangkan kapasitas santri dalam aspek akademik, keterampilan
hidup, spiritualitas, dan kemandirian ekonomi sebuah karakteristik yang
relevan dengan tuntutan pendidikan Islam kontemporer.

b. Pemeran (Actors) dalam Ekosistem Pesantren Baitul Izzah

Nusantara (BIN)

Keberhasilan pelembagaan model Tabfidy al-Qur'an Entreprenenr di
Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN) merupakan hasil dari interaksi
sinergis antaraktor yang membentuk ekosistem kelembagaan pesantren.
Setiap aktor memainkan fungsi struktural dan simbolik yang saling terkait,
membangun jaringan nilai, praktik, dan legitimasi yang menopang
keberlanjutan organisasi. Dalam kerangka Institutional Theory, aktor-aktor
tersebut berfungsi sebagai agen koersif, mimetik, dan normatif yang
memastikan replikasi nilai, pengaturan perilaku, serta pemeliharaan

legitimasi moral pesantren.19

18 Aninda Tri Safinatun Najah, “Evaluasi Program Kelas Tahfizh Al-Qut’an Dengan
Model CIPP Di Pondok Pesantren Tahfidz Muhammadiyah Al Fattah Malang” Jurnal
Evaluasi Pendidifan 15, no. 2 (2024): 51-62.

19 DiMaggio and Powell, “The Iron Cage Revisited: Institutional Isomorphism and
Collective Rationality in Organizational Fields”; Scott, “Reflections on a Half-Century of
Organizational Sociology.”

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 143



Saptanadi Yudistira

1) Pimpinan Pesantren: Sang Arsitek Visi dan Penjaga
Legitimasi Normatif

KH. Beno Purba, S.Pd.I., M.M.Pd., memegang peran sentral
sebagai institutional entrepreneur, yaitu aktor yang menginisiasi perubahan
struktural berbasis nilai. Perannya tidak terbatas pada formulasi visi
“Belajar Hidup dan Menghidupi”, tetapi juga pada penegakan arah moral
kelembagaan melalui keteladanan dan regulasi normatif. Dalam perspektif
Scott (2004), kepemimpinan ini merupakan wujud normative isomorphism, di
mana legitimasi kelembagaan diperoleh melalui otoritas moral, kharisma,
dan konsistensi nilai yang ditanamkan kepada anggota pesantren.

Visi “Hidup dan Menghidupi” berfungsi sebagai znstitutional ideology,
yaitu kerangka interpretatif yang mengarahkan seluruh dimensi pesantren
pendidikan, ekonomi, relasi sosial, hingga budaya spiritual. Dengan
demikian, kepemimpinan di BIN bersifat transformasional, menyatukan
moralitas Qur’ani dengan manajemen pendidikan dan ekonomi sebagai
satu sistem nilai yang koheren.

2) Para Asatidz (Guru): Mediator Nilai dan Agen Koersif —
Normatif

Para asatidz memegang peran strategis sebagai mediating agents yang
menghubungkan nilai spiritual dengan praktik kelembagaan. Mereka
berfungsi sebagai agen koersif melalui penegakan tata tertib, target
hafalan, dan regulasi kegiatan pesantren; sekaligus sebagai agen normatif
karena menginternalisasikan nilai Qur’ani melalui keteladanan serta

keterlibatan langsung dalam aktivitas kewirausahaan.

144 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

Pembagian peran antara guru mukim dan nonmukim menunjukkan

adanya functional institutional design. Guru mukim berperan dalam proses
produksi (upstream), seperti pengelolaan unit pertanian, supervisi produksi
air mineral, serta pendampingan kerja santri. Sementara guru nonmukim
berperan dalam proses hilit (downstream), termasuk pemasaran, jaringan
distribusi, dan hubungan eksternal. Model ini mencerminkan division of
labor yang terinstitusionalisasi dan memperkuat integrasi antara
profesionalisme dan spiritualitas.

Dengan peran ganda tersebut, para asatidz menjadi figur role model
yang menunjukkan bahwa nilai-nilai seperti amanah, sidg, dan etika #ijarah
tidak hanya diajarkan, tetapi dipraktikkan dalam tindakan ekonomi nyata.
Hal ini memperkuat professional normativity dalam ekosistem pesantren, di
mana etos spiritual dan etika bisnis berjalan harmonis.

3) Para Santri: Subjek Transformatif dan Agen Mimetik
Kewirausahaan Qut’ani

Santri di Pesantren BIN bukan sekadar objek pendidikan, tetapi
subjek transformatif yang berperan dalam memproduksi dan
mempraktikkan nilai Qur’ani melalui aktivitas ekonomi pesantren. Melalui
keterlibatan langsung dalam unit pertanian, koperasi, dan kegiatan
wirausaha lainnya, santri menjalani pembelajaran reflektif (experiential
learning) yang memadukan kapasitas kognitif, afektif, dan psikomotorik.

Inovasi “moving class” di lahan pertanian di mana santri menghafal
al-Quran sambil bekerja melambangkan integrasi antara aktivitas
intelektual dan praktik kewirausahaan. Dalam perspektif institusional, hal

ini mencerminkan mizmetic isomorphism, yakni proses ketika santri meniru

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 145



Saptanadi Yudistira

nilai, perilaku, dan praktik yang ditunjukkan oleh asatidz dan pimpinan
sebagai bentuk legitimasi sosial dan spiritual.

Santri tingkat akhir yang diberi tanggung jawab mengelola koperasi
santri secara mandiri memperkuat proses kaderisasi moral dan
kepemimpinan ekonomi. Melalui praktik akuntansi, pemasaran, dan
distribusi, santri belajar menerjemahkan konsep amanah dan tanggung
jawab menjadi tindakan operasional. Dengan demikian, santri menjadi
agen pelembagaan nilai Qur’ani yang aktif, bukan sekadar penerima

ajaran.

Gambar 1. Kegiatan Enterpreneur santri Bin bertani Brokoli

4) Mitra Eksternal: Aktor Kooperatif dan Sumber Legitimasi
Sosial
Ekosistem Pesantren BIN bersifat terbuka dan berjejaring.
Kolaborasi dengan mitra eksternal khususnya Kelompok Tani Nusantara
(Poktan Suntenjaya) menunjukkan bahwa pesantren tidak beroperasi

secara tertutup, melainkan terhubung dengan masyarakat dan ekonomi

146 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl 1zzah Nusantara (BIN)

lokal. Kemitraan ini berfungsi sebagai mekanisme capacity building melalui

transfer teknologi dan manajemen pertanian, serta sebagai mekanisme
legitimasi sosial yang memperkuat posisi pesantren sebagai community-based
institution.

Dalam perspektif institusional, relasi ini mencerminkan kombinasi
coercive dan  normative pressures, yang mendorong pesantren memenuhi
standar profesional sekaligus mempertahankan integritas spiritual.
Konsep mutnal  embeddedness tampak jelas: pesantren menguatkan
masyarakat dan masyarakat menguatkan pesantren dalam jaringan sosial-
eckonomi yang berkelanjutan. Dengan demikian, visi “wenghidup:” tidak
hanya menjadi nilai moral, tetapi juga realitas empiris yang memperluas
legitimasi pesantren.

Gambar 2. Kolaborasi para santri BIN dengan Poktan Nusantara

™ Tk T

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 147



Saptanadi Yudistira

c. Norma Yang Berlaku Di Pesantren Baitul Izzah Nusantara
(BIN)

Norma yang berlaku di Pondok Pesantren Baitul Izzah Nusantara
(BIN) merupakan hasil internalisasi nilai-nilai Qur’ani yang telah
terinstitusionalisasi dalam sistem sosial, spiritual, dan ekonomi pesantren.
Norma tersebut tidak muncul secara spontan; ia terbentuk melalui proses
historis yang panjang, dipengaruhi oleh visi pendiri, tradisi keilmuan
Islam, serta kebutuhan adaptif terhadap dinamika modernitas. Dalam
perspektif Institutional Theory, norma di BIN berfungsi sebagai normative
pillar yang memberikan legitimasi moral dan menjamin stabilitas
organisasi melalui pembentukan nilai bersama, kewajiban etis, dan standar
perilaku kolektif.”

Secara formal, norma-norma tersebut terartikulasikan dalam Sapta
Jiwa Pesantren BIN keberanian, kejujuran, kehematan, kedisiplinan,
kebijaksanaan, kebersamaan, dan keikhlasan. Ketujuh nilai ini berfungsi
sebagai moral compass yang memandu perilaku semua elemen pesantren,
sekaligus menjadi instrumen institusional yang memengaruhi pengambilan
keputusan di bidang pendidikan, ibadah, dan aktivitas ekonomi. Dengan
demikian, Sapta Jiwa bukan sekadar simbol moral, tetapi fondasi budaya
institusional yang dihidupi melalui praktik keseharian warga pesantren

1) Norma Spiritual dan Moral

Pada tataran spiritual, norma-norma di BIN menekankan prinsip

ikhlas (i&blas) dan amanah (amanabh) sebagai dasar dari seluruh aktivitas

pendidikan dan ekonomi. Seluruh kegiatan termasuk wirausaha dipahami

20 Scott, “Reflections on a Half-Centuty of Organizational Sociology.”

148 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

sebagai bagian dari ibadah, bukan sekadar aktivitas ekonomi. Paradigma

ini sejalan dengan konsep #jarah ma‘a Allah, yakni orientasi berniaga untuk
memperoleh keberkahan dan kemanfaatan sosial.

Pimpinan pesantren, KH. Beno Purba, menegaskan keikhlasan
sebagai “modal utama santri,” yang berfungsi sebagai binding moral norm
norma pengikat yang mengatur perilaku kolektif tanpa bergantung pada
sanksi formal. Dalam kerangka institusional, nilai ini menciptakan se/f
governing morality yang membuat kepatuhan terhadap norma tidak harus
selalu ditegakkan melalui instrumen koersif. Norma spiritual ini
membedakan Pesantren BIN dari organisasi ekonomi modern yang
biasanya mengandalkan formal compliance alih-alih kesadaran moral.

2) Norma Sosial dan Disiplin Kolektif

Pada ranah sosial, norma di BIN membentuk disiplin kolektif
berbasis regulasi diri (se/f-regulated discipline). Santri menjalani rutinitas yang
terstruktur mulai dari tahfidz, kajian kitab, sekolah formal, hingga kerja
produktif di unit usaha. Disiplin ini bukan sekadar kontrol, tetapi
merupakan proses penanaman karakter yang bertujuan membentuk
integritas, kemandirian, dan tanggung jawab sosial.

Sanksi atas pelanggaran tidak bersifat represif; yang digunakan
adalah model pembinaan moral seperti nasihat, refleksi, atau penugasan
sosial. Pola ini konsisten dengan pendekatan character-based Islamic education,
yang lebih menekankan transformasi akhlak daripada hukuman
administratif. Norma sosial tersebut mendorong terbentuknya #rust-based
organizational ~culture, yaitu budaya organisasi yang bertumpu pada

kepercayaan, bukan kontrol birokratis.

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 149



Saptanadi Yudistira

3) Norma Ekonomi dan Etika Kewirausahaan

Dalam konteks ekonomi, Pesantren BIN menerapkan norma
berbasis etika bisnis Islami yang menekankan amanah, Sidg (kejujuran),
dan zhsan (profesionalisme). Seluruh transaksi ekonomi dilakukan secara
transparan dan dicatat bersama untuk membangun akuntabilitas kolektif.

Sistem ekonomi pesantren BIN menolak model kapitalistik-
individualistik. Sebagai gantinya, diterapkan model ekonomi berbasis nilai
(value-based Islamic economy), di mana keuntungan usaha difungsikan untuk
mendukung operasional pesantren dan kesejahteraan komunitas, bukan
untuk akumulasi individu. Pola ini sejalan dengan pendekatan ekonomi
berbasis komunitas (community-based enterprise) yang banyak dianalisis dalam
literatur lembaga keagamaan.21 Dengan demikian, norma ekonomi di BIN
berperan sebagai mekanisme institusional yang menyatukan spiritualitas,
etika bisnis, dan keberlanjutan sosial, memperkuat apa yang oleh Scott
disebut sebagai normative legitimacy.”

4) Norma Interaksi dan Budaya Organisasi

Norma interaksi di Pesantren BIN membentuk budaya organisasi
yang egaliter namun tetap menghormati otoritas keilmuan. Santri dan
guru berinteraksi dalam suasana kekeluargaan, yang diperkuat melalui
aktivitas kolektif seperti makan berjamaah, musyawarah, dan kerja gotong
royong. Aktivitas ini memperkuat communal solidarity dan rasa memiliki

terhadap lembaga.

2l Paul Tracey, Nelson Phillips, and Owen Jarvis, “Bridging Institutional
Entrepreneurship and the Creation of New Organizational Forms: A Multilevel Model,”
Organization Science 22, no. 1 (2011): 60-80.

22 Scott, “Reflections on a Half-Centuty of Organizational Sociology.”

150 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

Budaya organisasi tersebut mencerminkan nommative isomorphism,

yaitu mekanisme ketika nilai-nilai bersama menjadi dasar legitimasi
internal dan eksternal. Norma interaksi seperti penghormatan, adab, dan
musyawarah menjadi faktor utama yang membedakan pesantren sebagai
lembaga sosial berbasis nilai, bukan sekadar institusi pendidikan.

5) Norma sebagai Pilar Legitimasi Institusional

Secara teoretis, norma-norma yang berlaku di Pesantren BIN dapat
dipahami sebagai normative pillar (Scott, 2014) yang menopang
keberlanjutan organisasi. Norma tersebut tidak hanya mengatur perilaku,
tetapi juga menghasilkan legitimasi moral yang membedakan pesantren
dari lembaga pendidikan modern. Dengan melembagakan Sapta Jiwa
sebagai nstitutionalized value system, Pesantren BIN membangun znstitutional
culture yang stabil di mana spiritualitas menjadi kekuatan pendorong bagi
sistem sosial dan ekonomi.

Dengan demikian, norma di Pesantren BIN bukan sekadar
pedoman etis, tetapi merupakan struktur simbolik dan praksis
institusional yang menghubungkan manusia, nilai, dan spiritualitas.
Norma ini menunjukkan bahwa institusionalisasi nilai Qut’ani mampu
menghasilkan sistem sosial yang berdaya tahan, adaptif, dan berorientasi
pada keberkahan, melampaui orientasi efisiensi yang lazim di lembaga
modern.

d. Kendala Dan Solusi Oprasional

Dalam pelaksanaan program Tabfidzy al-Qur'an Entreprenenr, Pondok

Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN) menghadapi sejumlah kendala

yang bersifat operasional dan manajerial. Kendala tersebut tidak hanya

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 151



Saptanadi Yudistira

menyangkut aspek teknis, tetapi juga kultural dan struktural, yang
berpengaruh terhadap efektivitas implementasi program. Namun,
kendala-kendala ini tidak bersifat menghambat secara permanen, karena
pesantren mampu menanganinya melalui strategi adaptif dan berbasis
nilai Qur’ani yang telah melembaga dalam sistem sosialnya.

1) Keterbatasan Sumber Daya Manusia dan Sarana Pendukung

Kendala mendasar yang dihadapi ponpes BIN adalah kekurangan
tenaga pengajar dan SDM profesional yang dapat terlibat aktif dalam
pengelolaan program pendidikan dan ekonomi. Jumlah guru yang terbatas
menyebabkan beban kerja tidak terdistribusi secara optimal, sementara
sebagian guru harus merangkap peran sebagai pengajar, pembimbing
tahfidz, dan pengelola unit usaha. Kondisi ini menghambat efisiensi dan
kontinuitas kegiatan pembelajaran maupun kewirausahaan.

Selain itu, sistem pondok masih bersifat dinamis dan belum
sepenuhnya sistemik. Perubahan kebijakan internal sering kali
berlangsung cepat sebagai bentuk adaptasi terhadap kebutuhan lapangan,
namun belum seluruhnya terdokumentasi dalam sistem manajerial yang
baku. Akibatnya, kesinambungan antara kebijakan, pelaksanaan, dan
evaluasi sering bergantung pada inisiatif individu, bukan pada struktur
kelembagaan yang mapan.

Pimpinan pesantren menempuh strategi institusionalisasi bertahap,
yakni dengan memperkuat struktur manajemen melalui pembentukan
bidang-bidang fungsional seperti akademik, ekonomi, dan pengasuhan.
Selain itu, dilakukan pelatihan internal bagi guru dan pengelola agar

memahami prinsip dasar manajemen berbasis nilai Quriani (al-amanabh, al-

152 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

‘adl, dan al-ibsan). Pendekatan ini bertujuan membangun sistem kerja yang

lebih sistemik tanpa menghilangkan fleksibilitas khas pesantren.
2) Keterbatasan Fasilitas Pendukung dan Akses Operasional

Dalam aspek kewirausahaan, minimnya fasilitas fisik dan sarana
penunjang usaha menjadi kendala nyata. Tempat jualan atau lokasi
kegiatan wirausaha santri masih bersifat sementara dan belum memiliki
fasilitas representatif. Keterbatasan akses transportasi umum menuju
lokasi pesantren juga menyulitkan proses distribusi barang dan interaksi
eckonomi dengan masyarakat luar. Hal ini berdampak pada terbatasnya
ruang gerak unit usaha dalam memperluas jaringan pasar dan
mengoptimalkan potensi ekonomi pesantren.

Untuk mengatasi hal tersebut, pesantren menerapkan strategi
pengembangan fasilitas bertahap berbasis kemandirian internal. Pimpinan
dan para guru melibatkan santri senior dalam pembangunan kios santri,
pengelolaan hasil pertanian, dan penyediaan area usaha sederhana di
lingkungan pondok. Selain itu, pesantren menjalin kerja sama dengan
mitra lokal seperti kelompok tani Suntenjaya untuk memperkuat jaringan
logistik dan distribusi produk. Strategi kolaboratif ini tidak hanya
memperluas akses ekonomi, tetapi juga memperkuat legitimasi sosial
pesantren di masyarakat sekitar.

3) Kelemahan Sistem Pencatatan dan Manajemen Keuangan

Kendala berikutnya terletak pada aspek administrasi dan tata kelola
keuangan. Berdasarkan hasil observasi lapangan, sistem pencatatan
keuangan di unit usaha pesantren masih dilakukan secara manual. Kondisi

ini  berpotensi menimbulkan kekeliruan dalam pelaporan dan

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 153



Saptanadi Yudistira

keterlambatan dalam pengambilan keputusan keuangan. Selain itu, tidak
semua pengelola memiliki kemampuan akuntansi dasar, sehingga proses
pencatatan dan pelaporan keuangan belum berjalan konsisten.

Sebagai respon terhadap kendala ini, pesantren akan mulai
memperkenalkan sistem pencatatan digital sederhana berbasis spreadsheet
dan pelatihan administrasi keuangan bagi pengelola koperasi santri. Upaya
ini disertai dengan penanaman nilai kejujuran dan tanggung jawab
(amanah) sebagai prinsip utama dalam pengelolaan dana pesantren.
Dengan demikian, pesantren berupaya tidak hanya meningkatkan
profesionalitas administrasi, tetapi juga menjaga integritas moral dalam
sistem ekonomi yang dikembangkan.

4) Adaptasi Nilai dalam Tantangan Operasional

Kendala operasional yang dihadapi Pesantren BIN sesungguhnya
mencerminkan dinamika transisi dari lembaga pendidikan tradisional
menuju lembaga sosial-ekonomi berbasis nilai  Qur’ani. Upaya
penyelesaiannya menunjukkan adanya kapasitas adaptif kelembagaan, di
mana setiap kendala dijawab bukan hanya melalui solusi teknis, tetapi
melalui internalisasi nilai spiritual dalam praktik manajerial.

Kekurangan SDM dijawab dengan pelatihan dan kaderisasi internal;
keterbatasan fasilitas diatasi melalui gotong royong dan kemitraan;
sementara kelemahan sistem keuangan diperbaiki melalui penerapan
teknologi sederhana yang dikawal oleh prinsip moral Qur’ani. Proses ini
memperlihatkan bahwa kekuatan utama pesantren bukan terletak pada
modal material, tetapi pada ketahanan nilai dan komitmen kolektif

terhadap visi “Hidup dan Menghidupi.”

154 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

e. Analisis Berdasarkan Teori Institusional

Proses pelembagaan model Tahfidz Entrepreneur di Pesantren
Baitul Izzah Nusantara (BIN) dapat dianalisis secara komprehensif
melalui tiga bentuk tekanan isomorfik yang dikemukakan oleh DiMaggio
& Powell serta kerangka tiga pilar institusi Scott. Analisis ini
memungkinkan pembacaan yang lebih dalam mengenai bagaimana
struktur formal, praktik simbolik, dan nilai normatif bekerja secara
simultan untuk membentuk stabilitas kelembagaan yang berlandaskan
spiritualitas Qur’ani.

1) Tekanan Koersif

Tekanan koersif merujuk pada pengaruh regulatif dan kebijakan
formal yang mendorong organisasi beradaptasi dengan standar tertentu.
Dalam kasus BIN, tekanan ini berasal dari dua sumber utama: struktur
internal lembaga dan regulasi eksternal.

Pada level internal, pimpinan pesantren menetapkan seperangkat
aturan, prosedur, dan standar operasional yang mengikat seluruh santri
dan asatidz. Regulasi internal tersebut meliputi kewajiban mengikuti
program tahfidz, partisipasi dalam unit usaha (agribisnis, koperasi, air
mineral), serta komitmen terhadap disiplin harian. Regulasi ini merupakan
bentuk znternal regulatory governance yang tidak hanya menciptakan
ketertiban, tetapi juga menghasilkan  bebavioral  conditioning untuk
menanamkan tanggung jawab, kemandirian, dan etos kerja Qur’ani.

Pada level eksternal, BIN berhadapan dengan tekanan koersif dari
negara, terutama melalui Standar Nasional Pendidikan dan persyaratan

akreditasi. Pesantren merespons dengan mengintegrasikan kurikulum

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 155



Saptanadi Yudistira

formal sesuai ketentuan pemerintah, namun tetap mempertahankan
karakter keagamaan dan misi spiritualnya. Model adaptasi ganda ini
mencerminkan calibrated compliance kepatuhan yang strategis namun tetap
mempertahankan identitas lembaga. Respon strategis ini sejalan dengan
gagasan Oliver bahwa organisasi religius dapat menggabungkan
kepatuhan regulatif dengan proteksi nilai-nilai fundamental untuk
menjaga legitimasi institusional. *’
2) Tekanan Mimetik

Tekanan mimetik muncul sebagai respons atas ketidakpastian dan
kebutuhan mencari model yang dianggap berhasil. BIN menunjukkan
kemampuan melakukan proses peniruan yang bersifat selektif, kreatif, dan
kontekstual, bukan sekadar menyalin praktik lembaga lain.

BIN belajar dari pesantren berbasis kewirausahaan seperti Pondok
Modern Gontor dan pesantren agribisnis, namun tidak mengadopsinya
secara keseluruhan. Sebaliknya, BIN melakukan contextual reconfignration—
mengadaptasi praktik tersebut melalui integrasi nilai Qut’ani dan visi
“Belajar Hidup dan Menghidupi.” Dengan demikian, praktik
kewirausahaan tidak dipisahkan dari program tahfidz, tetapi ditata sebagai
value-driven entreprenenrship.

Proses mimetik ini juga tampak dalam manajemen modern yang
digunakan dalam wunit usaha pesantren, seperti sistem pencatatan
keuangan, distribusi kerja, dan evaluasi operasional. Namun seluruh

mekanisme tersebut tetap berlandaskan prinsip ikhlas, amanah, dan

2 Christine Oliver, “Strategic Responses to Institutional Processes,” Academy of
Management Review 16, no. 1 (1991): 145-79.

156 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

barakah, sehingga menempatkan pesantren dalam posisi hybrid organization

yang memadukan logika religius dan logika ekonomi.”
3) Tekanan Normatif

Tekanan normatif menjadi fondasi paling dominan dalam
ckosistem kelembagaan BIN. Norma-norma Qur’ani yang terinstitusi
dalam Sapta Jiwa kejujuran, kehematan, keberanian, kedisiplinan,
kebersamaan, kebijaksanaan, dan keikhlasan menjadi woral architecture yang
memandu seluruh kegiatan pendidikan, ibadah, dan ekonomi.

Norma ini berfungsi sebagai internal moral compass, yang menuntun
perilaku aktor tanpa memerlukan kontrol formal yang ketat. Guru dan
pimpinan menjadi agen normatif yang memodelkan nilai Qur’ani melalui
keteladanan, bukan hanya pengajaran verbal. Program tahfidz yang
dipadukan dengan wirausaha menjadi mekanisme pendidikan karakter
yang memastikan nilai spiritual diinternalisasi dalam praktik kerja nyata.
Peran kepemimpinan KH. Beno Purba sangat penting sebagai institutional
entrepreneur, yang mampu menggabungkan visi spiritual dengan struktur
organisasi. Kepemimpinan ini menjaga agar tekanan koersif dan mimetik
tidak menggeser identitas Qur’ani pesantren.

Ketiga bentuk tekanan institusional ini tidak bekerja secara terpisah,
tetapi saling menguatkan.

e Pilar koersif memastikan keteraturan sistem dan kepatuhan

administratif.

e DPilar mimetik meningkatkan kapasitas adaptasi dan inovasi.

2 Anne-Claire Pache and Filipe Santos, “Inside the Hybrid Organization: Selective
Coupling as a Response to Competing Institutional Logics,” Academy of Management
Journal 56, no. 4 (2013): 972-1001.

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 157



Saptanadi Yudistira

¢ Pilar normatif memberikan legitimasi moral dan arah nilai.

Hasilnya adalah institutional equilibrium, yakni kondisi di mana
organisasi mampu bertahan secara stabil karena sistem nilai, struktur, dan
praktiknya diterima oleh lingkungan internal dan eksternal.

f. Analisa Kesesuaian Norma, Pemeran Dan Kegiatan Dengan
Tujuan Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN)

Keterpaduan antara norma, aktor, dan kegiatan di BIN
menunjukkan adanya keselarasan sistemik antara nilai Qur’ani, struktur
kelembagaan, dan aktivitas operasional. Dalam kerangka Teori
Institusional, hubungan antara ketiga unsur tersebut mencerminkan
institutional coberence konsistensi antara nilai moral, peran sosial, dan praktik
kelembagaan sebagai dasar legitimasi.

Norma Qur’ani menjadi fondasi moral yang memandu seluruh
aktivitas pesantren, sementara aktor pimpinan, asatidz, santri, dan mitra
cksternal berfungsi sebagai zustitutional carriers yang memastikan nilai
tersebut terwujud dalam praktik. Kegiatan pesantren, mulai dari tahfidz,
koperasi santri, moving class, hingga agribisnis, berperan sebagai
organizational mechanisms yang mengoperasionalkan nilai ke dalam tindakan
sehari-hari.

Kombinasi antara ketiga unsur ini menjadikan BIN bukan hanya
sebagai lembaga pendidikan, tetapi sebagai value-based learning ecosystem yang
mengintegrasikan spiritualitas, intelektualitas, dan produktivitas dalam

satu model pendidikan Qur’ani yang utuh.

158 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren

Baitnl Izzah Nusantara (BIN)
C. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa pelembagaan program Tahfidz
al-Qur’an Entrepreneur di Pondok Pesantren Baitul Izzah Nusantara
(BIN) merupakan bentuk inovasi kelembagaan yang sukses memadukan
nilai-nilai  Qur’ani dengan praktik kewirausahaan dalam kerangka
pendidikan terpadu. Melalui perspektif Teori Institusional, ditemukan
bahwa stabilitas dan legitimasi pesantren ditopang oleh interplay antara
tekanan koersif, mimetik, dan normatif. Pilar koersif menyediakan
struktur tata kelola; pilar mimetik memungkinkan adaptasi dan inovasi;
dan pilar normatif membangun legitimasi moral yang menjadi kekuatan
utama pesantren. Sinergi norma, aktor, dan kegiatan menghasilkan
ckosistem kelembagaan yang resilient, visioner, dan berorientasi pada
keberkahan. Temuan ini memberikan kontribusi teoretis terhadap kajian
institusional dalam konteks pendidikan Islam, khususnya mengenai
bagaimana nilai wahyu dapat berfungsi sebagai zustitutional logic yang
membentuk struktur sosial, ekonomi, dan spiritual lembaga. Model
Tahfidz Entrepreneur di BIN menjadi contoh konkret dari Quwranic
Institutionalization: proses pelembagaan nilai ilahiah ke dalam sistem

organisasi modern.

DAFTAR PUSTAKA

Abdulhak, Ishak, and Ugi Suprayogi. ‘“Penelitian Tindakan Dalam
Pendidikan Nonformal.” Jakarta: PT RajaGrafindo Pustaka, 2012.
Abdullah, Muhammad Amin. “Islamic Studies in Higher Education in
Indonesia: Challenges, Impact and Prospects for the World
Community.” ALJami'ab: Journal of Islamic Studies 55, no. 2 (2017):
391-426.

Amin, A Rifqi. Pengembangan Pendidikan Agama Islam; Reinterpretasi Berbasis

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 159



Saptanadi Yudistira

Interdisipliner. Lkis Pelangi Aksara, 2015.

Bafadhol, Ibrahim. “Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia.” Edukasi
Islami: Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 11 (2017): 14.

Chodijah, Siti, and Juni Ratnasari. “Integrasi Nilai Qur’ani Dalam Praktik
Pertanian: Studi Living Qur’an Di Komunitas AgriQuran Bandung.”
PERADA 8, no. 1 (2025).

DiMaggio, Paul J, and Walter W Powell. “The Iron Cage Revisited:
Institutional ~ Isomorphism and  Collective Rationality in
Organizational Fields.” Awmerican Sociological Review 48, no. 2 (1983):
147-60.

Greenwood, Royston, Renate E Meyer, Thomas B Lawrence, and
Christine  Oliver. “The Sage Handbook of Organizational
Institutionalism,” 2017.

Jepperson,  Ronald.  “Institutions, Institutional  Effects, and
Institutionalism.” The New Institutionalism in Organizational Analysis,
1991, 143-063.

Liliweri, Alo. Prasangka Dan Konflik; Komunikasi Lintas Budaya Masyarakat
Multikultur. 1LKIS Pelangi Aksara, 2005.

Meyer, John W, and Brian Rowan. “Institutionalized Organizations:
Formal Structure as Myth and Ceremony.” American Journal of
Sociology 83, no. 2 (1977): 340-063.

Najah, Aninda Tri Safinatun. “Evaluasi Program Kelas Tahfizh Al-
Qur'an Dengan Model CIPP Di Pondok Pesantren Tahfidz
Muhammadiyah Al Fattah Malang.” Jurnal Evaluasi Pendidikan 15, no.
2 (2024): 51-62.

Nasional, Departemen Pendidikan. “Kamus Besar Bahasa Indonesia.”
Jakarta: Pusat Bahasa, 2008.

Nurcholida, Aida, Sugeng Hadi Utomo, and Agus Hermawan. “Spiritual
Entrepreneurship Values in Student Life Skill Learning of Islamic
Boarding School.” Int. |. Econ. Educ. Entrep 2, no. 2 (2022): 393—402.

Oliver, Christine. “Strategic Responses to Institutional Processes.”
Acadeny of Management Review 16, no. 1 (1991): 145-79.

Pache, Anne-Claire, and Filipe Santos. “Inside the Hybrid Organization:
Selective Coupling as a Response to Competing Institutional
Logics.” Academy of Management Journal 56, no. 4 (2013): 972—1001.

PAMELA, S TOLBERT. “The Institutionalization of Institutional
Theory.” Studying Organization: Theory and Method, 1999, 169.

Saepudin, Juju. “Mutu Raudhatul Athfal Di Kota Jambi Dalam Perspektif

160 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161



Pelembagaan Tabfidz al-Qur'an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren
Baitnl Izzah Nusantara (BIN)

Standar Pendidikan Anak Usia Dini.” Penamas 30, no. 2 (2017): 163—
82.

Salsabila, Hanna. “Implementasi Pelembagaan Al-Qur’an Dan Tafsir
Melalui Lembaga Online: Studi Kasus Di Lembaga Qashwa.” 4/
KRarima: Jurnal Studi Imu Al Quran Dan Tafsir 8, no. 2 (2024): 178—
202.

Samsul Ma’arif, Samsul, Ahmadi Ahmadi, Duzikrulloh Dzikrulloh
Dzikrulloh, and Naily Naily El Muna. “Pesantren Entrepreneurship:
Harmonization of the Theories of Kasb Asy’ariyah and Locus of
Control on Strengthening Santripreneur.” QIJIS: Qudus International
Journal Of Islamic Studies 11, no. 1 (2023): 31-64.

Scott, W Richard. “Reflections on a Half-Century of Organizational
Sociology.” Annu. Rev. Sociol. 30, no. 1 (2004): 1-21.

Tracey, Paul, Nelson Phillips, and Owen Jarvis. “Bridging Institutional
Entrepreneurship and the Creation of New Organizational Forms:
A Multilevel Model.” Organization Science 22, no. 1 (2011): 60-80.

Yulianto, Harry, Iryani Iryani, and Amiruddin  Amrullah.
“EDUCATIONAL STARTUP BUSINESS MODEL IN ISLAMIC
PERSPECTIVE.” HUNAFA Jurnal Studia Islamika 21, no. 2 (2024):
233-53.

Zainuddin, Zainuddin, Aidah Aidah, Mustafiyanti Mustafiyanti, and Anis
Susanti. “Reconstruction of Pesantren FEducation, Analyzing
Independent Curriculum in Transforming Islamic Education in
Indonesia.” A-LMunawwarab: Jurnal Pendidikan Islam 17, no. 1 (2025):
47-64.

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 161



