
Diterima: Desember 2025. Disetujui: Desember 2025. Dipublikasikan: Desember 
2025. 

130 

 

 

 
 
 
 

 
INSTITUSIONALISASI NILAI QUR’ANI 

DALAM PROGRAM TAHFIDZ 
ENTREPRENEUR DI PESANTREN BAITUL 

IZZAH NUSANTARA (BIN) 

INSTITUTIONALIZATION OF QUR’ANIC 
VALUES IN THE TAHFIDZ 

ENTREPRENEUR PROGRAM AT BAITUL 
IZZAH NUSANTARA ISLAMIC BOARDING 

SCHOOL (BIN) 

Saptanadi Yudistira1* 
1UIN Sunan Gunung Djati, Indonesia 

* email.elgharuty11@gmail.com 

ABSTRACT 
This study aims to examine the institutionalization of Qur‟anic values within the Tahfidz 
Entrepreneur program at Baitul Izzah Nusantara Islamic Boarding School (Pesantren BIN). 
The program represents an integrated educational model that combines Qur‟an memorization 
with entrepreneurial practices as the embodiment of the institution‟s transformative vision, 
“Living and Sustaining Life.” Employing a qualitative descriptive approach with a case-study 
design, data were collected through in-depth interviews, participatory observations, and 
institutional document analysis. The analysis was guided by the New Institutional Theory, 
focusing on the mechanisms of coercive, mimetic, and normative isomorphism. The findings 
indicate that Qur‟anic values serve as the dominant normative pillar shaping the legitimacy, 
policies, and structural design of the Tahfidz Entrepreneur program. These normative 
foundations are embedded not only in the behavior of students and administrators but also 
within the curriculum, business practices, and organizational culture of the pesantren. The 
program demonstrates that spirituality can function as an ethical foundation for productive 
economic activities, forming an adaptive and sustainable institutional model. This study 
contributes theoretically through the concept of Qur‟anic Institutionalization and offers a 

 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 
Volume 02 Nomor 2  (2025) 130-161  

  

 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 131 

 

 

practical model that can be replicated by other Islamic educational institutions. 
Keywords : Enterpreneurial Pesantren; Intitutional Theory; Qur‟anic Instituonalization. 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses institusionalisasi nilai-nilai 
Qur’ani dalam program Tahfidz Entrepreneur di Pondok Pesantren Baitul Izzah 
Nusantara (BIN). Program ini merupakan model pendidikan terpadu yang 
menggabungkan hafalan al-Qur’an dengan praktik kewirausahaan sebagai 
implementasi visi pesantren ―Hidup dan Menghidupi.‖ Menggunakan 
pendekatan kualitatif-deskriptif dan desain studi kasus, data dikumpulkan melalui 
wawancara mendalam, observasi partisipatif, serta telaah dokumen kelembagaan. 
Analisis dilakukan menggunakan kerangka New Institutional Theory yang 
menekankan tiga bentuk isomorfisme: koersif, mimetik, dan normatif. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa nilai Qur’ani berfungsi sebagai pilar normatif 
dominan yang membentuk legitimasi, arah kebijakan, dan struktur program 
Tahfidz Entrepreneur. Pilar normatif tersebut tidak hanya mengatur perilaku 
santri dan pengelola, tetapi juga melekat dalam kurikulum, praktik bisnis, dan 
budaya pesantren. Program ini membuktikan bahwa spiritualitas dapat berperan 
sebagai fondasi etis bagi aktivitas ekonomi produktif, sekaligus menciptakan 
model kelembagaan pesantren yang adaptif dan berkelanjutan. Temuan ini 
memberikan kontribusi teoretis melalui konsep Institusionalisasi Qur’ani serta 
menghasilkan model praktis yang dapat direplikasi pada lembaga pendidikan 
Islam lainnya. 
Keywords : Institusionalisasi Qur‟ani;Pesantren Entrepreneur; Teori Institusional. 
 
 

A. PENDAHULUAN 

1. Latar Belakang  

Pesantren merupakan salah satu institusi pendidikan Islam tertua di 

Indonesia yang memiliki peran historis dan strategis dalam pembentukan 

karakter umat serta pengembangan masyarakat religius. Namun, dinamika 

sosial-ekonomi global menuntut pesantren untuk tidak hanya menjadi 

pusat transmisi keilmuan Islam, tetapi juga melahirkan generasi yang 

mandiri, adaptif, dan produktif secara ekonomi. Dalam konteks tersebut, 

rekonstruksi paradigma pendidikan pesantren menjadi kebutuhan 



Saptanadi Yudistira 

132 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

mendesak, yaitu bergeser dari pendekatan tafaqquh fi al-din menuju model 

pembelajaran integratif yang memadukan nilai spiritual dan keterampilan 

praktis.1 

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi tantangan ganda: 

menjaga integritas moral sekaligus menyesuaikan diri dengan tuntutan 

ekonomi modern. Banyak pesantren mulai mengembangkan pendidikan 

kewirausahaan sebagai bagian dari kurikulumnya.2 Meski demikian, 

integrasi antara nilai religius dan logika ekonomi tidak selalu mudah. 

Orientasi profit dalam logika pasar berpotensi bertentangan dengan nilai 

keikhlasan, amanah, pengabdian yang menjadi inti spiritualitas Islam. 3 

Salah satu pesantren yang berhasil mengharmonisasikan dua 

domain tersebut adalah Pondok Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

di Lembang, Bandung Barat. Di bawah kepemimpinan KH. Beno Purba, 

S.Pd.I., M.M.Pd., pesantren ini mengembangkan visi transformatif 

―Belajar Hidup dan Menghidupi,‖ yang kemudian menjadi landasan 

pembentukan kurikulum, sistem kelembagaan, dan budaya organisasi. 

Implementasi visi ini diwujudkan melalui program Tahfidz al-Qur‟an 

                                                             
1 Muhammad Amin Abdullah, ―Islamic Studies in Higher Education in Indonesia: 
Challenges, Impact and Prospects for the World Community,‖ Al-Jami‟ah: Journal of 
Islamic Studies 55, no. 2 (2017): 391–426. 
2 Samsul Samsul Ma’arif et al., ―Pesantren Entrepreneurship: Harmonization of the 
Theories of Kasb Asy’ariyah and Locus of Control on Strengthening Santripreneur,‖ 
QIJIS: Qudus International Journal Of Islamic Studies 11, no. 1 (2023): 31–64. 
3 Harry Yulianto, Iryani Iryani, and Amiruddin Amrullah, ―EDUCATIONAL 
STARTUP BUSINESS MODEL IN ISLAMIC PERSPECTIVE,‖ HUNAFA Jurnal 
Studia Islamika 21, no. 2 (2024): 233–53. 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 133 

 

 

Entrepreneur, yaitu model pembelajaran yang mengintegrasikan hafalan al-

Qur’an dengan praktik kewirausahaan berbasis nilai Qur’ani.4 

Model tersebut penting dikaji karena mencerminkan pergeseran 

pendidikan pesantren dari pendekatan tradisional menuju paradigma baru 

yang fungsional dan adaptif terhadap tantangan sosial-ekonomi. Lebih 

jauh, program ini menjadi manifestasi fenomena living Qur‟an di mana 

nilai-nilai Qur’ani tidak hanya dipelajari, tetapi juga dihidupkan dalam 

tindakan sosial dan praktik ekonomi sehari-hari. 5 

Dari aspek akademik, penelitian ini relevan dengan Institutional 

Theory (DiMaggio & Powell, 1983; Scott, 2001) yang menegaskan bahwa 

organisasi memperoleh legitimasi melalui tiga mekanisme isomorfisme: 

koersif, mimetik, dan normatif. Meski teori ini banyak digunakan dalam 

organisasi modern, penerapannya dalam konteks lembaga keagamaan 

seperti pesantren masih minim. Karena itu, penelitian ini penting untuk 

menilai bagaimana nilai Qur’ani dilembagakan dalam praktik pendidikan 

dan ekonomi pesantren, sekaligus memperluas aplikasi teori institusional 

pada lembaga sosio-religius. 

Penelitian relevan dilakukan oleh Siti Chodijah dan Juni Ratnasari, 

yang mengkaji penerapan nilai Qur’ani dalam praktik agrikultur 

berkelanjutan pada komunitas AgriQuran Bandung melalui pendekatan 

Participatory Action Research (PAR). Temuan mereka menunjukkan 

bahwa nilai Qur’ani dapat menjadi dasar inovasi pertanian, ekonomi 

                                                             
4 Aida Nurcholida, Sugeng Hadi Utomo, and Agus Hermawan, ―Spiritual 
Entrepreneurship Values in Student Life Skill Learning of Islamic Boarding School,‖ Int. 
J. Econ. Educ. Entrep 2, no. 2 (2022): 393–402. 
5 Siti Chodijah and Juni Ratnasari, ―Integrasi Nilai Qur’ani Dalam Praktik Pertanian: 
Studi Living Qur’an Di Komunitas AgriQuran Bandung,‖ PERADA 8, no. 1 (2025). 



Saptanadi Yudistira 

134 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

tanpa riba, dan praktik ekologis yang berkelanjutan. Penelitian tersebut 

menunjukkan bahwa nilai al-Qur’an dapat memberikan dampak spiritual, 

sosial, dan ekonomi secara bersamaan. 

Penelitian sebelumnya dan penelitian ini memiliki kesamaan dalam 

hal paradigma Living Qur‟an dan integrasi spiritualitas dengan praktik 

ekonomi produktif. Keduanya juga menggunakan pendekatan kualitatif 

untuk memahami penerjemahan nilai agama ke dalam aktivitas sosial. 

Namun, fokus dan kerangka teori berbeda.  

Hasil penelitian terdahulu dan penelitian sekarang memiliki 

kesamaan dan sekaligus perbedaan. Penelitian terdahulu dan sekarang 

sama-sama keduanya sama-sama berangkat dari paradigma Living Qur‟an, 

yakni upaya memahami bagaimana nilai-nilai al-Qur’an dihidupkan dalam 

praktik sosial. Keduanya juga menekankan integrasi antara spiritualitas 

dan aktivitas ekonomi produktif, dengan konteks pesantren atau 

komunitas Islam sebagai locus penelitian. Secara metodologis, keduanya 

menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif lapangan, menekankan 

observasi empiris atas praktik keagamaan yang diinternalisasi ke dalam 

kegiatan ekonomi. 

Adapun perbedaannya, terletak pada fokus dan kerangka teorinya. 

Penelitian terdahulu menyoroti dimensi praksis nilai al-Qur’an dalam 

kegiatan agrikultural masyarakat, terutama dalam bagaimana ayat-ayat 

ekologis dan etika kerja diterjemahkan ke dalam perilaku bertani yang 

berkeadilan dan berkelanjutan. Sedangkan penelitian sekarang 

menggunakan teori institusional DiMaggio & Powell dan Scott untuk 

menjelaskan bagaimana nilai Qur’ani dan visi spiritual (―Hidup dan 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 135 

 

 

Menghidupi‖) dilembagakan secara struktural dalam sistem pendidikan, 

ekonomi, dan budaya pesantren. 

2. Perumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang dan gap penelitian yang teridentifikasi, 

rumusan masalah utama dalam penelitian ini adalah: Bagaimana 

mekanisme institusional koersif, mimetik, dan normatif bekerja secara 

sinergis dalam proses pelembagaan model Tahfidz al-Qur’an 

Entrepreneur di Pondok Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN)? 

Rumusan masalah tersebut dapat dijabarkan ke dalam beberapa 

pertanyaan penelitian: 

a. Bagaimana nilai-nilai Qur’ani dilembagakan dalam program 

Tahfidz Entrepreneur di Pesantren BIN? 

b. Bagaimana tekanan institusional (koersif, mimetik, dan normatif) 

membangun legitimasi dan stabilitas program? 

c. Bagaimana visi ―Belajar Hidup dan Menghidupi‖ berkontribusi 

dalam membentuk karakter santri yang mandiri dan berakhlak? 

3. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan 

desain studi kasus pada Pondok Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN). 

Pendekatan ini dipilih untuk menggali secara mendalam proses 

pelembagaan nilai Qur’ani dalam program Tahfidz al-Qur’an 

Entrepreneur melalui pengamatan terhadap interaksi sosial, budaya 

organisasi, dan mekanisme institusional pesantren. Data penelitian 

dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan pimpinan, pengurus, 

ustaz/ustazah, dan santri, serta observasi partisipatif terhadap aktivitas 



Saptanadi Yudistira 

136 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

pembelajaran dan kewirausahaan. Data sekunder diperoleh dari dokumen 

resmi pesantren dan literatur pendukung terkait teori kelembagaan dan 

studi Living Qur’an. Analisis data dilakukan menggunakan model Miles 

dan Huberman melalui reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan, dengan memanfaatkan kerangka isomorfisme koersif, 

mimetik, dan normatif. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber 

dan metode, member checking, serta audit trail. Dengan metode ini, 

penelitian memberikan pemahaman komprehensif mengenai 

institusionalisasi nilai Qur’ani dalam program Tahfidz Entrepreneur di 

Pesantren BIN. 

Secara teoretis, studi ini memperluas aplikasi Teori Institusional 

Baru (NIT) ke dalam ranah organisasi sosio-religius (pesantren). Secara 

spesifik, penelitian ini memperkenalkan konsep Institusionalisasi Qur’ani, 

berargumen bahwa Pilar Normatif yang bersumber dari visi pendiri dan 

nilai-nilai Qur’ani dapat menjadi kekuatan dominan secara struktural 

dalam ekuilibrium institusional. Ini merupakan temuan penting karena 

menantang pandangan tradisional isomorfisme di mana tekanan koersif 

atau mimetik seringkali lebih menonjol. Dengan mengintegrasikan 

spiritualitas dan kewirausahaan, studi ini membuktikan secara empiris 

bahwa nilai-nilai agama berfungsi sebagai fondasi etis (tijarah ma'a Allah) 

bagi praktik ekonomi, bukan sekadar batasan yang ditambahkan. Secara 

praktis, penelitian ini menyediakan blueprint institusional yang teruji bagi 

lembaga pendidikan keagamaan independen, memerinci model kurikulum 

inovatif dan struktur manajemen alternatif yang berhasil menyelaraskan 

misi ganda antara tahfidz dan kemandirian ekonomi. 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 137 

 

 

B. PEMBAHASAN 

1. Konsep Pelembagaan dan Teori Institusional 

Secara linguistik, istilah lembaga merujuk pada badan atau organisasi 

formal yang menjalankan fungsi sosial tertentu dalam masyarakat.6 Dalam 

konteks pendidikan Islam di Indonesia, lembaga-lembaga tersebut 

diklasifikasikan ke dalam tiga jalur formal, nonformal, dan informal 

sebagaimana ditetapkan dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 

tentang Sistem Pendidikan Nasional.7 Pendidikan formal beroperasi 

melalui struktur kurikulum dan jenjang yang sistematis, sedangkan 

pendidikan nonformal dan informal memberikan ruang pembelajaran 

fleksibel berbasis kebutuhan masyarakat.8 Peran pendidikan nonformal 

sangat strategis sebagai pelengkap, penambah, maupun substitusi bagi 

pendidikan sekolah, terutama dalam memenuhi kebutuhan pembelajaran 

yang tidak dapat dipenuhi oleh jalur formal.9 

Secara terminologis, konsep institusi dipahami sebagai sistem norma, 

nilai, dan pola perilaku stabil yang terbentuk dan dipertahankan melalui 

interaksi sosial yang berulang.10 Sejalan dengan itu, literatur internasional 

                                                             
6 Departemen Pendidikan Nasional, ―Kamus Besar Bahasa Indonesia‖ (Jakarta: Pusat 
Bahasa, 2008). 
7 A Rifqi Amin, Pengembangan Pendidikan Agama Islam; Reinterpretasi Berbasis Interdisipliner 
(Lkis Pelangi Aksara, 2015); Juju Saepudin, ―Mutu Raudhatul Athfal Di Kota Jambi 
Dalam Perspektif Standar Pendidikan Anak Usia Dini,‖ Penamas 30, no. 2 (2017): 163–
82. 
8 Ibrahim Bafadhol, ―Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia,‖ Edukasi Islami: Jurnal 
Pendidikan Islam 6, no. 11 (2017): 14. 
9 Ishak Abdulhak and Ugi Suprayogi, ―Penelitian Tindakan Dalam Pendidikan 
Nonformal,‖ Jakarta: PT RajaGrafindo Pustaka, 2012. 
10 Hanna Salsabila, ―Implementasi Pelembagaan Al-Qur’an Dan Tafsir Melalui Lembaga 
Online: Studi Kasus Di Lembaga Qashwa,‖ Al Karima: Jurnal Studi Ilmu Al Quran Dan 
Tafsir 8, no. 2 (2024): 178–202. 



Saptanadi Yudistira 

138 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

menegaskan bahwa institusi merupakan shared rules, norms, and meanings 

yang memberikan stabilitas dan ketertiban dalam tindakan sosial. 11 

Menurut Gillin dan Gillin dalam Darono, institusi memiliki sejumlah 

karakteristik: dibangun atas dasar pemikiran kolektif, memiliki stabilitas, 

menetapkan tujuan tertentu, memiliki sarana dan prosedur, 

direpresentasikan melalui simbol, serta terdokumentasi baik secara formal 

maupun informal. Definisi ini selaras dengan perspektif sosiologis 

internasional yang melihat institusi sebagai enduring patterns of social practice 

yang berfungsi mengatur dan memandu tindakan. 12 

Dalam konteks organisasi, pelembagaan (institutionalization) 

merujuk pada proses ketika norma dan praktik tertentu menjadi taken for 

granted dan memperoleh legitimasi sosial.13  Bagi lembaga keagamaan 

seperti pesantren, proses ini berkaitan dengan bagaimana nilai Qur’ani 

kejujuran, amanah, kedisiplinan, dan keikhlasan diterjemahkan menjadi 

aturan, rutinitas, dan budaya organisasi yang mengatur perilaku kolektif. 

Institusionalisasi memungkinkan nilai spiritual bertransformasi menjadi 

organizational routines yang stabil dan mengikat seluruh anggota. 

Pendekatan paling berpengaruh dalam memahami proses tersebut 

adalah Institutional Theory. DiMaggio dan Powell melalui konsep institutional 

isomorphism menjelaskan bahwa organisasi cenderung menjadi homogen 

karena adanya tiga jenis tekanan: koersif, mimetik, dan normatif. Tekanan 

                                                             
11 John W Meyer and Brian Rowan, ―Institutionalized Organizations: Formal Structure 
as Myth and Ceremony,‖ American Journal of Sociology 83, no. 2 (1977): 340–63; Royston 
Greenwood et al., ―The Sage Handbook of Organizational Institutionalism,‖ 2017. 
12 Ronald Jepperson, ―Institutions, Institutional Effects, and Institutionalism,‖ The New 
Institutionalism in Organizational Analysis, 1991, 143–63. 
13 S TOLBERT PAMELA, ―The Institutionalization of Institutional Theory,‖ Studying 
Organization: Theory and Method, 1999, 169. 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 139 

 

 

koersif muncul dari regulasi formal dan ekspektasi lingkungan eksternal; 

tekanan mimetik muncul ketika organisasi meniru praktik yang dianggap 

sukses untuk mengurangi ketidakpastian; dan tekanan normatif berasal 

dari nilai profesional, etika sosial, dan budaya internal organisasi.14 

Perspektif ini diperkuat oleh Meyer dan Rowan, yang menekankan bahwa 

organisasi memperoleh legitimasi bukan hanya melalui efisiensi teknis, 

tetapi melalui kesesuaian dengan norma institusional di lingkungannya. 15 

Scott memperluas kerangka tersebut melalui tiga pilar institusi: 

regulative, normative, dan cultural cognitive. Pilar regulatif berisi aturan 

dan sanksi yang bersifat formal, pilar normatif mencakup nilai moral dan 

kewajiban sosial, sedangkan pilar kultural-kognitif merujuk pada 

kepercayaan dan pemaknaan bersama yang membentuk tindakan sosial. 

Ketiga pilar ini membentuk kerangka komprehensif dalam memahami 

bagaimana organisasi bertahan, menstabilkan struktur, dan membangun 

legitimasi. Studi internasional menunjukkan bahwa ketiga pilar tersebut 

sangat penting dalam organisasi berbasis nilai, termasuk lembaga 

keagamaan, karena mereka mengandalkan legitimasi moral dan kultural 

selain legitimasi regulatif. 16 

Pandangan ini konsisten dengan pemikiran Liliweri yang 

menegaskan bahwa tekanan institusional sering kali lebih kuat daripada 

tekanan pasar dalam membentuk struktur organisasi. Institusi tidak hanya 

                                                             
14 Paul J DiMaggio and Walter W Powell, ―The Iron Cage Revisited: Institutional 
Isomorphism and Collective Rationality in Organizational Fields,‖ American Sociological 
Review 48, no. 2 (1983): 147–60. 
15 Meyer and Rowan, ―Institutionalized Organizations: Formal Structure as Myth and 
Ceremony.‖ 
16 W Richard Scott, ―Reflections on a Half-Century of Organizational Sociology,‖ Annu. 
Rev. Sociol. 30, no. 1 (2004): 1–21. 



Saptanadi Yudistira 

140 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

mengatur struktur formal, tetapi juga membentuk pola interaksi dan 

persepsi yang mempengaruhi tindakan individu dalam organisasi.17 

Dalam konteks penelitian ini, teori institusional memberikan 

fondasi analitis yang kuat untuk memahami bagaimana Pesantren Baitul 

Izzah Nusantara (BIN) membangun legitimasi, stabilitas, dan 

keberlanjutan melalui program Tahfidz Entrepreneur. Proses pelembagaan 

tersebut dapat dipahami sebagai upaya menyeimbangkan tiga jenis 

tekanan: tekanan koersif yang bersumber dari kebijakan pendidikan 

nasional, tekanan mimetik berupa adaptasi terhadap model pesantren 

modern dan praktik kewirausahaan kontemporer, serta tekanan normatif 

yang bersumber dari tradisi keagamaan dan visi spiritual pendiri 

pesantren. Sinergi ketiga tekanan inilah yang memungkinkan Pesantren 

BIN mengintegrasikan nilai religius dan logika pendidikan modern tanpa 

kehilangan identitas Qur’ani sebagai landasan institusionalnya. 

2. Profil Singkat Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

a. Sejarah dan Latar Belakang Berdirinya Pesantren Baitul Izzah 

Nusantara (BIN) 

Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN) merupakan lembaga 

pendidikan Islam modern yang mengintegrasikan sistem pendidikan 

formal dan nonformal dalam satu kesatuan kurikulum yang terpadu. 

Didirikan pada 12 Juni 2010 oleh KH. Beno Purba, S.Pd.I., M.M.Pd., 

pesantren ini berlokasi di Desa Suntenjaya, Kampung Sukaluyu, 

Kecamatan Lembang, Kabupaten Bandung Barat. Sebagai pesantren yang 

mengadopsi model pendidikan komprehensif, BIN menaungi satuan 

                                                             
17 Alo Liliweri, Prasangka Dan Konflik; Komunikasi Lintas Budaya Masyarakat Multikultur 
(LKiS Pelangi Aksara, 2005). 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 141 

 

 

pendidikan formal mulai dari tingkat Sekolah Menengah Pertama (SMP) 

hingga Sekolah Menengah Atas (SMA). Saat ini, jumlah santri mencapai 

sekitar 700 orang, terdiri dari santri mukim dan nonmukim, dengan 

dukungan tenaga pendidik berjumlah kurang lebih 30 orang. Fokus 

pendidikan di pesantren ini meliputi Tahfidz al-Qur’an, kewirausahaan, 

penguasaan Bahasa Arab dan Bahasa Inggris, pelatihan kepemimpinan 

(leadership), serta kajian kitab kuning. 

Pesantren BIN menetapkan visi ―Belajar hidup dan menghidupi, 

bermental intelektual, bermoral spiritual, dan mewujudkan generasi 

terbaik bangsa.‖ Untuk mencapai visi tersebut, pesantren merumuskan 

enam misi strategis: (1) mengembangkan program yang menumbuhkan 

kepercayaan diri dan menggali potensi santri; (2) menciptakan lingkungan 

belajar yang nyaman dan kondusif; (3) memperkuat kompetensi bahasa 

asing; (4) memberikan pendidikan keislaman dan ilmu umum secara 

seimbang; (5) menanamkan sikap tanggung jawab, kepedulian, 

kecendekiaan, serta akhlak mulia; dan (6) membangun karakter sosial 

yang kontributif dan kokoh. Nilai-nilai inti tersebut diperkokoh melalui 

Sapta Jiwa Pesantren BIN: keberanian, kedisiplinan, kejujuran, kehematan, 

kebijaksanaan, kebersamaan, dan keikhlasan yang berfungsi sebagai 

fondasi pembentukan karakter santri. 

Model pendidikan di Pesantren BIN dirancang secara integratif, 

menggabungkan pembelajaran formal dengan aktivitas keagamaan khas 

pesantren. Jadwal harian santri disusun untuk menjaga keseimbangan 

antara pengembangan intelektual dan pembinaan spiritual. Hari santri 

dimulai setelah subuh dengan kajian kitab kuning, seperti Fathul Majid 



Saptanadi Yudistira 

142 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

(akidah) dan Tijan Daruri (fiqih). Pada pagi hingga zuhur, santri mengikuti 

pembelajaran formal SMP–SMA. Siang hingga sore diisi dengan berbagai 

kegiatan ekstrakurikuler bersifat edukatif, rekreatif, dan spiritual, termasuk 

pramuka, pelatihan kemandirian, seni bela diri, dan olahraga. Program ini 

bertujuan menumbuhkan kedisiplinan, kerja sama, serta jiwa 

kepemimpinan. 

Selain kurikulum umum pesantren, BIN juga mengadopsi 

pendekatan pembelajaran khas Pondok Modern Darussalam Gontor, 

terutama dalam penerapan disiplin bahasa asing. Santri dibiasakan 

berbicara menggunakan bahasa Arab dan bahasa Inggris secara 

bergantian, dengan pergantian bahasa dilakukan setiap hari Jumat setelah 

subuh. Kebijakan ini dirancang untuk memperluas kemampuan 

komunikatif serta menumbuhkan kesiapan santri menghadapi konteks 

global. 

Jika terdapat waktu luang di antara kegiatan sekolah dan 

ekstrakurikuler, santri diarahkan mengikuti kegiatan kewirausahaan. 

Malam hari diisi dengan program tahfidz, muroja‟ah, hafalan hadis, kajian 

kitab, dan pembacaan doa harian, yang dilaksanakan secara terstruktur 

dan bergilir. Pesantren BIN menerapkan standar hafalan yang terukur: 

santri tingkat SMP ditargetkan menghafal Juz 30 dan 29, sedangkan santri 

tingkat SMA menargetkan hafalan Juz 1 hingga Juz 5. Metode hafalan 

bersifat fleksibel sehingga santri dapat memilih strategi sesuai 

kemampuan masing-masing. Evaluasi hafalan dilakukan melalui tes 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 143 

 

 

komprehensif (tasmi‟), dan santri yang mencapai target diberikan pin 

penghargaan sebagai bentuk apresiasi dan motivasi.18 

Melalui desain kurikulum terpadu ini, Pesantren Baitul Izzah 

Nusantara menampilkan model pendidikan Islam modern yang tidak 

hanya menekankan penguasaan ilmu keagamaan, tetapi juga 

mengembangkan kapasitas santri dalam aspek akademik, keterampilan 

hidup, spiritualitas, dan kemandirian ekonomi sebuah karakteristik yang 

relevan dengan tuntutan pendidikan Islam kontemporer. 

b. Pemeran (Actors) dalam Ekosistem Pesantren Baitul Izzah 

Nusantara (BIN) 

Keberhasilan pelembagaan model Tahfidz al-Qur‟an Entrepreneur di 

Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN) merupakan hasil dari interaksi 

sinergis antaraktor yang membentuk ekosistem kelembagaan pesantren. 

Setiap aktor memainkan fungsi struktural dan simbolik yang saling terkait, 

membangun jaringan nilai, praktik, dan legitimasi yang menopang 

keberlanjutan organisasi. Dalam kerangka Institutional Theory, aktor-aktor 

tersebut berfungsi sebagai agen koersif, mimetik, dan normatif yang 

memastikan replikasi nilai, pengaturan perilaku, serta pemeliharaan 

legitimasi moral pesantren.19 

 

                                                             
18 Aninda Tri Safinatun Najah, ―Evaluasi Program Kelas Tahfizh Al-Qur’an Dengan 
Model CIPP Di Pondok Pesantren Tahfidz Muhammadiyah Al Fattah Malang,‖ Jurnal 
Evaluasi Pendidikan 15, no. 2 (2024): 51–62. 
19 DiMaggio and Powell, ―The Iron Cage Revisited: Institutional Isomorphism and 
Collective Rationality in Organizational Fields‖; Scott, ―Reflections on a Half-Century of 
Organizational Sociology.‖ 



Saptanadi Yudistira 

144 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

1) Pimpinan Pesantren: Sang Arsitek Visi dan Penjaga 

Legitimasi Normatif 

KH. Beno Purba, S.Pd.I., M.M.Pd., memegang peran sentral 

sebagai institutional entrepreneur, yaitu aktor yang menginisiasi perubahan 

struktural berbasis nilai. Perannya tidak terbatas pada formulasi visi 

―Belajar Hidup dan Menghidupi‖, tetapi juga pada penegakan arah moral 

kelembagaan melalui keteladanan dan regulasi normatif. Dalam perspektif 

Scott (2004), kepemimpinan ini merupakan wujud normative isomorphism, di 

mana legitimasi kelembagaan diperoleh melalui otoritas moral, kharisma, 

dan konsistensi nilai yang ditanamkan kepada anggota pesantren. 

Visi “Hidup dan Menghidupi” berfungsi sebagai institutional ideology, 

yaitu kerangka interpretatif yang mengarahkan seluruh dimensi pesantren 

pendidikan, ekonomi, relasi sosial, hingga budaya spiritual. Dengan 

demikian, kepemimpinan di BIN bersifat transformasional, menyatukan 

moralitas Qur’ani dengan manajemen pendidikan dan ekonomi sebagai 

satu sistem nilai yang koheren. 

2) Para Asatidz (Guru): Mediator Nilai dan Agen Koersif – 

Normatif 

Para asatidz memegang peran strategis sebagai mediating agents yang 

menghubungkan nilai spiritual dengan praktik kelembagaan. Mereka 

berfungsi sebagai agen koersif melalui penegakan tata tertib, target 

hafalan, dan regulasi kegiatan pesantren; sekaligus sebagai agen normatif 

karena menginternalisasikan nilai Qur’ani melalui keteladanan serta 

keterlibatan langsung dalam aktivitas kewirausahaan. 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 145 

 

 

Pembagian peran antara guru mukim dan nonmukim menunjukkan 

adanya functional institutional design. Guru mukim berperan dalam proses 

produksi (upstream), seperti pengelolaan unit pertanian, supervisi produksi 

air mineral, serta pendampingan kerja santri. Sementara guru nonmukim 

berperan dalam proses hilir (downstream), termasuk pemasaran, jaringan 

distribusi, dan hubungan eksternal. Model ini mencerminkan division of 

labor yang terinstitusionalisasi dan memperkuat integrasi antara 

profesionalisme dan spiritualitas. 

Dengan peran ganda tersebut, para asatidz menjadi figur role model 

yang menunjukkan bahwa nilai-nilai seperti amanah, sidq, dan etika tijarah 

tidak hanya diajarkan, tetapi dipraktikkan dalam tindakan ekonomi nyata. 

Hal ini memperkuat professional normativity dalam ekosistem pesantren, di 

mana etos spiritual dan etika bisnis berjalan harmonis. 

3) Para Santri: Subjek Transformatif dan Agen Mimetik 

Kewirausahaan Qur’ani 

Santri di Pesantren BIN bukan sekadar objek pendidikan, tetapi 

subjek transformatif yang berperan dalam memproduksi dan 

mempraktikkan nilai Qur’ani melalui aktivitas ekonomi pesantren. Melalui 

keterlibatan langsung dalam unit pertanian, koperasi, dan kegiatan 

wirausaha lainnya, santri menjalani pembelajaran reflektif (experiential 

learning) yang memadukan kapasitas kognitif, afektif, dan psikomotorik. 

Inovasi “moving class” di lahan pertanian di mana santri menghafal 

al-Qur’an sambil bekerja melambangkan integrasi antara aktivitas 

intelektual dan praktik kewirausahaan. Dalam perspektif institusional, hal 

ini mencerminkan mimetic isomorphism, yakni proses ketika santri meniru 



Saptanadi Yudistira 

146 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

nilai, perilaku, dan praktik yang ditunjukkan oleh asatidz dan pimpinan 

sebagai bentuk legitimasi sosial dan spiritual. 

Santri tingkat akhir yang diberi tanggung jawab mengelola koperasi 

santri secara mandiri memperkuat proses kaderisasi moral dan 

kepemimpinan ekonomi. Melalui praktik akuntansi, pemasaran, dan 

distribusi, santri belajar menerjemahkan konsep amanah dan tanggung 

jawab menjadi tindakan operasional. Dengan demikian, santri menjadi 

agen pelembagaan nilai Qur’ani yang aktif, bukan sekadar penerima 

ajaran. 

Gambar 1. Kegiatan Enterpreneur santri Bin bertani Brokoli 

 

4) Mitra Eksternal: Aktor Kooperatif dan Sumber Legitimasi 

Sosial 

Ekosistem Pesantren BIN bersifat terbuka dan berjejaring. 

Kolaborasi dengan mitra eksternal khususnya Kelompok Tani Nusantara 

(Poktan Suntenjaya) menunjukkan bahwa pesantren tidak beroperasi 

secara tertutup, melainkan terhubung dengan masyarakat dan ekonomi 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 147 

 

 

lokal. Kemitraan ini berfungsi sebagai mekanisme capacity building melalui 

transfer teknologi dan manajemen pertanian, serta sebagai mekanisme 

legitimasi sosial yang memperkuat posisi pesantren sebagai community-based 

institution. 

Dalam perspektif institusional, relasi ini mencerminkan kombinasi 

coercive dan normative pressures, yang mendorong pesantren memenuhi 

standar profesional sekaligus mempertahankan integritas spiritual. 

Konsep mutual embeddedness tampak jelas: pesantren menguatkan 

masyarakat dan masyarakat menguatkan pesantren dalam jaringan sosial-

ekonomi yang berkelanjutan. Dengan demikian, visi “menghidupi” tidak 

hanya menjadi nilai moral, tetapi juga realitas empiris yang memperluas 

legitimasi pesantren. 

Gambar 2. Kolaborasi para santri BIN dengan Poktan Nusantara 

 

 



Saptanadi Yudistira 

148 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

c. Norma Yang Berlaku Di Pesantren Baitul Izzah Nusantara 

(BIN) 

Norma yang berlaku di Pondok Pesantren Baitul Izzah Nusantara 

(BIN) merupakan hasil internalisasi nilai-nilai Qur’ani yang telah 

terinstitusionalisasi dalam sistem sosial, spiritual, dan ekonomi pesantren. 

Norma tersebut tidak muncul secara spontan; ia terbentuk melalui proses 

historis yang panjang, dipengaruhi oleh visi pendiri, tradisi keilmuan 

Islam, serta kebutuhan adaptif terhadap dinamika modernitas. Dalam 

perspektif Institutional Theory, norma di BIN berfungsi sebagai normative 

pillar yang memberikan legitimasi moral dan menjamin stabilitas 

organisasi melalui pembentukan nilai bersama, kewajiban etis, dan standar 

perilaku kolektif.20 

Secara formal, norma-norma tersebut terartikulasikan dalam Sapta 

Jiwa Pesantren BIN keberanian, kejujuran, kehematan, kedisiplinan, 

kebijaksanaan, kebersamaan, dan keikhlasan. Ketujuh nilai ini berfungsi 

sebagai moral compass yang memandu perilaku semua elemen pesantren, 

sekaligus menjadi instrumen institusional yang memengaruhi pengambilan 

keputusan di bidang pendidikan, ibadah, dan aktivitas ekonomi. Dengan 

demikian, Sapta Jiwa bukan sekadar simbol moral, tetapi fondasi budaya 

institusional yang dihidupi melalui praktik keseharian warga pesantren 

1) Norma Spiritual dan Moral 

Pada tataran spiritual, norma-norma di BIN menekankan prinsip 

ikhlas (ikhlaṣ) dan amanah (amanah) sebagai dasar dari seluruh aktivitas 

pendidikan dan ekonomi. Seluruh kegiatan termasuk wirausaha dipahami 

                                                             
20 Scott, ―Reflections on a Half-Century of Organizational Sociology.‖ 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 149 

 

 

sebagai bagian dari ibadah, bukan sekadar aktivitas ekonomi. Paradigma 

ini sejalan dengan konsep tijarah ma„a Allah, yakni orientasi berniaga untuk 

memperoleh keberkahan dan kemanfaatan sosial. 

Pimpinan pesantren, KH. Beno Purba, menegaskan keikhlasan 

sebagai ―modal utama santri,‖ yang berfungsi sebagai binding moral norm 

norma pengikat yang mengatur perilaku kolektif tanpa bergantung pada 

sanksi formal. Dalam kerangka institusional, nilai ini menciptakan self-

governing morality yang membuat kepatuhan terhadap norma tidak harus 

selalu ditegakkan melalui instrumen koersif. Norma spiritual ini 

membedakan Pesantren BIN dari organisasi ekonomi modern yang 

biasanya mengandalkan formal compliance alih-alih kesadaran moral. 

2) Norma Sosial dan Disiplin Kolektif 

Pada ranah sosial, norma di BIN membentuk disiplin kolektif 

berbasis regulasi diri (self-regulated discipline). Santri menjalani rutinitas yang 

terstruktur mulai dari tahfidz, kajian kitab, sekolah formal, hingga kerja 

produktif di unit usaha. Disiplin ini bukan sekadar kontrol, tetapi 

merupakan proses penanaman karakter yang bertujuan membentuk 

integritas, kemandirian, dan tanggung jawab sosial. 

Sanksi atas pelanggaran tidak bersifat represif; yang digunakan 

adalah model pembinaan moral seperti nasihat, refleksi, atau penugasan 

sosial. Pola ini konsisten dengan pendekatan character-based Islamic education, 

yang lebih menekankan transformasi akhlak daripada hukuman 

administratif. Norma sosial tersebut mendorong terbentuknya trust-based 

organizational culture, yaitu budaya organisasi yang bertumpu pada 

kepercayaan, bukan kontrol birokratis. 



Saptanadi Yudistira 

150 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

3) Norma Ekonomi dan Etika Kewirausahaan 

Dalam konteks ekonomi, Pesantren BIN menerapkan norma 

berbasis etika bisnis Islami yang menekankan amanah, ṣidq (kejujuran), 

dan iḥsān (profesionalisme). Seluruh transaksi ekonomi dilakukan secara 

transparan dan dicatat bersama untuk membangun akuntabilitas kolektif. 

Sistem ekonomi pesantren BIN menolak model kapitalistik-

individualistik. Sebagai gantinya, diterapkan model ekonomi berbasis nilai 

(value-based Islamic economy), di mana keuntungan usaha difungsikan untuk 

mendukung operasional pesantren dan kesejahteraan komunitas, bukan 

untuk akumulasi individu. Pola ini sejalan dengan pendekatan ekonomi 

berbasis komunitas (community-based enterprise) yang banyak dianalisis dalam 

literatur lembaga keagamaan.21 Dengan demikian, norma ekonomi di BIN 

berperan sebagai mekanisme institusional yang menyatukan spiritualitas, 

etika bisnis, dan keberlanjutan sosial, memperkuat apa yang oleh Scott 

disebut sebagai normative legitimacy.22 

4) Norma Interaksi dan Budaya Organisasi 

Norma interaksi di Pesantren BIN membentuk budaya organisasi 

yang egaliter namun tetap menghormati otoritas keilmuan. Santri dan 

guru berinteraksi dalam suasana kekeluargaan, yang diperkuat melalui 

aktivitas kolektif seperti makan berjamaah, musyawarah, dan kerja gotong 

royong. Aktivitas ini memperkuat communal solidarity dan rasa memiliki 

terhadap lembaga. 

                                                             
21 Paul Tracey, Nelson Phillips, and Owen Jarvis, ―Bridging Institutional 
Entrepreneurship and the Creation of New Organizational Forms: A Multilevel Model,‖ 
Organization Science 22, no. 1 (2011): 60–80. 
22 Scott, ―Reflections on a Half-Century of Organizational Sociology.‖ 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 151 

 

 

Budaya organisasi tersebut mencerminkan normative isomorphism, 

yaitu mekanisme ketika nilai-nilai bersama menjadi dasar legitimasi 

internal dan eksternal. Norma interaksi seperti penghormatan, adab, dan 

musyawarah menjadi faktor utama yang membedakan pesantren sebagai 

lembaga sosial berbasis nilai, bukan sekadar institusi pendidikan. 

5) Norma sebagai Pilar Legitimasi Institusional 

Secara teoretis, norma-norma yang berlaku di Pesantren BIN dapat 

dipahami sebagai normative pillar (Scott, 2014) yang menopang 

keberlanjutan organisasi. Norma tersebut tidak hanya mengatur perilaku, 

tetapi juga menghasilkan legitimasi moral yang membedakan pesantren 

dari lembaga pendidikan modern. Dengan melembagakan Sapta Jiwa 

sebagai institutionalized value system, Pesantren BIN membangun institutional 

culture yang stabil di mana spiritualitas menjadi kekuatan pendorong bagi 

sistem sosial dan ekonomi. 

Dengan demikian, norma di Pesantren BIN bukan sekadar 

pedoman etis, tetapi merupakan struktur simbolik dan praksis 

institusional yang menghubungkan manusia, nilai, dan spiritualitas. 

Norma ini menunjukkan bahwa institusionalisasi nilai Qur’ani mampu 

menghasilkan sistem sosial yang berdaya tahan, adaptif, dan berorientasi 

pada keberkahan, melampaui orientasi efisiensi yang lazim di lembaga 

modern. 

d. Kendala Dan Solusi Oprasional 

Dalam pelaksanaan program Tahfidz al-Qur‟an Entrepreneur, Pondok 

Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN) menghadapi sejumlah kendala 

yang bersifat operasional dan manajerial. Kendala tersebut tidak hanya 



Saptanadi Yudistira 

152 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

menyangkut aspek teknis, tetapi juga kultural dan struktural, yang 

berpengaruh terhadap efektivitas implementasi program. Namun, 

kendala-kendala ini tidak bersifat menghambat secara permanen, karena 

pesantren mampu menanganinya melalui strategi adaptif dan berbasis 

nilai Qur’ani yang telah melembaga dalam sistem sosialnya. 

1) Keterbatasan Sumber Daya Manusia dan Sarana Pendukung 

Kendala mendasar yang dihadapi ponpes BIN adalah kekurangan 

tenaga pengajar dan SDM profesional yang dapat terlibat aktif dalam 

pengelolaan program pendidikan dan ekonomi. Jumlah guru yang terbatas 

menyebabkan beban kerja tidak terdistribusi secara optimal, sementara 

sebagian guru harus merangkap peran sebagai pengajar, pembimbing 

tahfidz, dan pengelola unit usaha. Kondisi ini menghambat efisiensi dan 

kontinuitas kegiatan pembelajaran maupun kewirausahaan. 

Selain itu, sistem pondok masih bersifat dinamis dan belum 

sepenuhnya sistemik. Perubahan kebijakan internal sering kali 

berlangsung cepat sebagai bentuk adaptasi terhadap kebutuhan lapangan, 

namun belum seluruhnya terdokumentasi dalam sistem manajerial yang 

baku. Akibatnya, kesinambungan antara kebijakan, pelaksanaan, dan 

evaluasi sering bergantung pada inisiatif individu, bukan pada struktur 

kelembagaan yang mapan. 

Pimpinan pesantren menempuh strategi institusionalisasi bertahap, 

yakni dengan memperkuat struktur manajemen melalui pembentukan 

bidang-bidang fungsional seperti akademik, ekonomi, dan pengasuhan. 

Selain itu, dilakukan pelatihan internal bagi guru dan pengelola agar 

memahami prinsip dasar manajemen berbasis nilai Qur’ani (al-amanah, al-



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 153 

 

 

„adl, dan al-ihsan). Pendekatan ini bertujuan membangun sistem kerja yang 

lebih sistemik tanpa menghilangkan fleksibilitas khas pesantren. 

2) Keterbatasan Fasilitas Pendukung dan Akses Operasional 

Dalam aspek kewirausahaan, minimnya fasilitas fisik dan sarana 

penunjang usaha menjadi kendala nyata. Tempat jualan atau lokasi 

kegiatan wirausaha santri masih bersifat sementara dan belum memiliki 

fasilitas representatif. Keterbatasan akses transportasi umum menuju 

lokasi pesantren juga menyulitkan proses distribusi barang dan interaksi 

ekonomi dengan masyarakat luar. Hal ini berdampak pada terbatasnya 

ruang gerak unit usaha dalam memperluas jaringan pasar dan 

mengoptimalkan potensi ekonomi pesantren. 

Untuk mengatasi hal tersebut, pesantren menerapkan strategi 

pengembangan fasilitas bertahap berbasis kemandirian internal. Pimpinan 

dan para guru melibatkan santri senior dalam pembangunan kios santri, 

pengelolaan hasil pertanian, dan penyediaan area usaha sederhana di 

lingkungan pondok. Selain itu, pesantren menjalin kerja sama dengan 

mitra lokal seperti kelompok tani Suntenjaya untuk memperkuat jaringan 

logistik dan distribusi produk. Strategi kolaboratif ini tidak hanya 

memperluas akses ekonomi, tetapi juga memperkuat legitimasi sosial 

pesantren di masyarakat sekitar. 

3) Kelemahan Sistem Pencatatan dan Manajemen Keuangan 

Kendala berikutnya terletak pada aspek administrasi dan tata kelola 

keuangan. Berdasarkan hasil observasi lapangan, sistem pencatatan 

keuangan di unit usaha pesantren masih dilakukan secara manual. Kondisi 

ini berpotensi menimbulkan kekeliruan dalam pelaporan dan 



Saptanadi Yudistira 

154 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

keterlambatan dalam pengambilan keputusan keuangan. Selain itu, tidak 

semua pengelola memiliki kemampuan akuntansi dasar, sehingga proses 

pencatatan dan pelaporan keuangan belum berjalan konsisten. 

Sebagai respon terhadap kendala ini, pesantren akan mulai 

memperkenalkan sistem pencatatan digital sederhana berbasis spreadsheet 

dan pelatihan administrasi keuangan bagi pengelola koperasi santri. Upaya 

ini disertai dengan penanaman nilai kejujuran dan tanggung jawab 

(amanah) sebagai prinsip utama dalam pengelolaan dana pesantren. 

Dengan demikian, pesantren berupaya tidak hanya meningkatkan 

profesionalitas administrasi, tetapi juga menjaga integritas moral dalam 

sistem ekonomi yang dikembangkan. 

4) Adaptasi Nilai dalam Tantangan Operasional 

Kendala operasional yang dihadapi Pesantren BIN sesungguhnya 

mencerminkan dinamika transisi dari lembaga pendidikan tradisional 

menuju lembaga sosial-ekonomi berbasis nilai Qur’ani. Upaya 

penyelesaiannya menunjukkan adanya kapasitas adaptif kelembagaan, di 

mana setiap kendala dijawab bukan hanya melalui solusi teknis, tetapi 

melalui internalisasi nilai spiritual dalam praktik manajerial. 

Kekurangan SDM dijawab dengan pelatihan dan kaderisasi internal; 

keterbatasan fasilitas diatasi melalui gotong royong dan kemitraan; 

sementara kelemahan sistem keuangan diperbaiki melalui penerapan 

teknologi sederhana yang dikawal oleh prinsip moral Qur’ani. Proses ini 

memperlihatkan bahwa kekuatan utama pesantren bukan terletak pada 

modal material, tetapi pada ketahanan nilai dan komitmen kolektif 

terhadap visi ―Hidup dan Menghidupi.‖ 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 155 

 

 

e. Analisis Berdasarkan Teori Institusional 

Proses pelembagaan model Tahfidz Entrepreneur di Pesantren 

Baitul Izzah Nusantara (BIN) dapat dianalisis secara komprehensif 

melalui tiga bentuk tekanan isomorfik yang dikemukakan oleh DiMaggio 

& Powell serta kerangka tiga pilar institusi Scott. Analisis ini 

memungkinkan pembacaan yang lebih dalam mengenai bagaimana 

struktur formal, praktik simbolik, dan nilai normatif bekerja secara 

simultan untuk membentuk stabilitas kelembagaan yang berlandaskan 

spiritualitas Qur’ani. 

1) Tekanan Koersif  

Tekanan koersif merujuk pada pengaruh regulatif dan kebijakan 

formal yang mendorong organisasi beradaptasi dengan standar tertentu. 

Dalam kasus BIN, tekanan ini berasal dari dua sumber utama: struktur 

internal lembaga dan regulasi eksternal. 

Pada level internal, pimpinan pesantren menetapkan seperangkat 

aturan, prosedur, dan standar operasional yang mengikat seluruh santri 

dan asatidz. Regulasi internal tersebut meliputi kewajiban mengikuti 

program tahfidz, partisipasi dalam unit usaha (agribisnis, koperasi, air 

mineral), serta komitmen terhadap disiplin harian. Regulasi ini merupakan 

bentuk internal regulatory governance yang tidak hanya menciptakan 

ketertiban, tetapi juga menghasilkan behavioral conditioning untuk 

menanamkan tanggung jawab, kemandirian, dan etos kerja Qur’ani. 

Pada level eksternal, BIN berhadapan dengan tekanan koersif dari 

negara, terutama melalui Standar Nasional Pendidikan dan persyaratan 

akreditasi. Pesantren merespons dengan mengintegrasikan kurikulum 



Saptanadi Yudistira 

156 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

formal sesuai ketentuan pemerintah, namun tetap mempertahankan 

karakter keagamaan dan misi spiritualnya. Model adaptasi ganda ini 

mencerminkan calibrated compliance kepatuhan yang strategis namun tetap 

mempertahankan identitas lembaga. Respon strategis ini sejalan dengan 

gagasan Oliver bahwa organisasi religius dapat menggabungkan 

kepatuhan regulatif dengan proteksi nilai-nilai fundamental untuk 

menjaga legitimasi institusional. 23 

2) Tekanan Mimetik 

Tekanan mimetik muncul sebagai respons atas ketidakpastian dan 

kebutuhan mencari model yang dianggap berhasil. BIN menunjukkan 

kemampuan melakukan proses peniruan yang bersifat selektif, kreatif, dan 

kontekstual, bukan sekadar menyalin praktik lembaga lain. 

BIN belajar dari pesantren berbasis kewirausahaan seperti Pondok 

Modern Gontor dan pesantren agribisnis, namun tidak mengadopsinya 

secara keseluruhan. Sebaliknya, BIN melakukan contextual reconfiguration—

mengadaptasi praktik tersebut melalui integrasi nilai Qur’ani dan visi 

―Belajar Hidup dan Menghidupi.‖ Dengan demikian, praktik 

kewirausahaan tidak dipisahkan dari program tahfidz, tetapi ditata sebagai 

value-driven entrepreneurship. 

Proses mimetik ini juga tampak dalam manajemen modern yang 

digunakan dalam unit usaha pesantren, seperti sistem pencatatan 

keuangan, distribusi kerja, dan evaluasi operasional. Namun seluruh 

mekanisme tersebut tetap berlandaskan prinsip ikhlas, amanah, dan 

                                                             
23 Christine Oliver, ―Strategic Responses to Institutional Processes,‖ Academy of 
Management Review 16, no. 1 (1991): 145–79. 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 157 

 

 

barakah, sehingga menempatkan pesantren dalam posisi hybrid organization 

yang memadukan logika religius dan logika ekonomi.24 

3) Tekanan Normatif  

Tekanan normatif menjadi fondasi paling dominan dalam 

ekosistem kelembagaan BIN. Norma-norma Qur’ani yang terinstitusi 

dalam Sapta Jiwa kejujuran, kehematan, keberanian, kedisiplinan, 

kebersamaan, kebijaksanaan, dan keikhlasan menjadi moral architecture yang 

memandu seluruh kegiatan pendidikan, ibadah, dan ekonomi. 

Norma ini berfungsi sebagai internal moral compass, yang menuntun 

perilaku aktor tanpa memerlukan kontrol formal yang ketat. Guru dan 

pimpinan menjadi agen normatif yang memodelkan nilai Qur’ani melalui 

keteladanan, bukan hanya pengajaran verbal. Program tahfidz yang 

dipadukan dengan wirausaha menjadi mekanisme pendidikan karakter 

yang memastikan nilai spiritual diinternalisasi dalam praktik kerja nyata. 

Peran kepemimpinan KH. Beno Purba sangat penting sebagai institutional 

entrepreneur, yang mampu menggabungkan visi spiritual dengan struktur 

organisasi. Kepemimpinan ini menjaga agar tekanan koersif dan mimetik 

tidak menggeser identitas Qur’ani pesantren. 

Ketiga bentuk tekanan institusional ini tidak bekerja secara terpisah, 

tetapi saling menguatkan. 

 Pilar koersif memastikan keteraturan sistem dan kepatuhan 

administratif. 

 Pilar mimetik meningkatkan kapasitas adaptasi dan inovasi. 

                                                             
24 Anne-Claire Pache and Filipe Santos, ―Inside the Hybrid Organization: Selective 
Coupling as a Response to Competing Institutional Logics,‖ Academy of Management 
Journal 56, no. 4 (2013): 972–1001. 



Saptanadi Yudistira 

158 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

 Pilar normatif memberikan legitimasi moral dan arah nilai. 

Hasilnya adalah institutional equilibrium, yakni kondisi di mana 

organisasi mampu bertahan secara stabil karena sistem nilai, struktur, dan 

praktiknya diterima oleh lingkungan internal dan eksternal. 

f. Analisa Kesesuaian Norma, Pemeran Dan Kegiatan Dengan 

Tujuan Pesantren Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Keterpaduan antara norma, aktor, dan kegiatan di BIN 

menunjukkan adanya keselarasan sistemik antara nilai Qur’ani, struktur 

kelembagaan, dan aktivitas operasional. Dalam kerangka Teori 

Institusional, hubungan antara ketiga unsur tersebut mencerminkan 

institutional coherence konsistensi antara nilai moral, peran sosial, dan praktik 

kelembagaan sebagai dasar legitimasi. 

Norma Qur’ani menjadi fondasi moral yang memandu seluruh 

aktivitas pesantren, sementara aktor pimpinan, asatidz, santri, dan mitra 

eksternal berfungsi sebagai institutional carriers yang memastikan nilai 

tersebut terwujud dalam praktik. Kegiatan pesantren, mulai dari tahfidz, 

koperasi santri, moving class, hingga agribisnis, berperan sebagai 

organizational mechanisms yang mengoperasionalkan nilai ke dalam tindakan 

sehari-hari. 

Kombinasi antara ketiga unsur ini menjadikan BIN bukan hanya 

sebagai lembaga pendidikan, tetapi sebagai value-based learning ecosystem yang 

mengintegrasikan spiritualitas, intelektualitas, dan produktivitas dalam 

satu model pendidikan Qur’ani yang utuh. 

 

 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 159 

 

 

C. KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pelembagaan program Tahfidz 

al-Qur’an Entrepreneur di Pondok Pesantren Baitul Izzah Nusantara 

(BIN) merupakan bentuk inovasi kelembagaan yang sukses memadukan 

nilai-nilai Qur’ani dengan praktik kewirausahaan dalam kerangka 

pendidikan terpadu. Melalui perspektif Teori Institusional, ditemukan 

bahwa stabilitas dan legitimasi pesantren ditopang oleh interplay antara 

tekanan koersif, mimetik, dan normatif. Pilar koersif menyediakan 

struktur tata kelola; pilar mimetik memungkinkan adaptasi dan inovasi; 

dan pilar normatif membangun legitimasi moral yang menjadi kekuatan 

utama pesantren. Sinergi norma, aktor, dan kegiatan menghasilkan 

ekosistem kelembagaan yang resilient, visioner, dan berorientasi pada 

keberkahan. Temuan ini memberikan kontribusi teoretis terhadap kajian 

institusional dalam konteks pendidikan Islam, khususnya mengenai 

bagaimana nilai wahyu dapat berfungsi sebagai institutional logic yang 

membentuk struktur sosial, ekonomi, dan spiritual lembaga. Model 

Tahfidz Entrepreneur di BIN menjadi contoh konkret dari Qur‟anic 

Institutionalization: proses pelembagaan nilai ilahiah ke dalam sistem 

organisasi modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdulhak, Ishak, and Ugi Suprayogi. ―Penelitian Tindakan Dalam 
Pendidikan Nonformal.‖ Jakarta: PT RajaGrafindo Pustaka, 2012. 

Abdullah, Muhammad Amin. ―Islamic Studies in Higher Education in 
Indonesia: Challenges, Impact and Prospects for the World 
Community.‖ Al-Jami‟ah: Journal of Islamic Studies 55, no. 2 (2017): 
391–426. 

Amin, A Rifqi. Pengembangan Pendidikan Agama Islam; Reinterpretasi Berbasis 



Saptanadi Yudistira 

160 Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies  02(2) (2025) 130-161 

 

Interdisipliner. Lkis Pelangi Aksara, 2015. 
Bafadhol, Ibrahim. ―Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia.‖ Edukasi 

Islami: Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 11 (2017): 14. 
Chodijah, Siti, and Juni Ratnasari. ―Integrasi Nilai Qur’ani Dalam Praktik 

Pertanian: Studi Living Qur’an Di Komunitas AgriQuran Bandung.‖ 
PERADA 8, no. 1 (2025). 

DiMaggio, Paul J, and Walter W Powell. ―The Iron Cage Revisited: 
Institutional Isomorphism and Collective Rationality in 
Organizational Fields.‖ American Sociological Review 48, no. 2 (1983): 
147–60. 

Greenwood, Royston, Renate E Meyer, Thomas B Lawrence, and 
Christine Oliver. ―The Sage Handbook of Organizational 
Institutionalism,‖ 2017. 

Jepperson, Ronald. ―Institutions, Institutional Effects, and 
Institutionalism.‖ The New Institutionalism in Organizational Analysis, 
1991, 143–63. 

Liliweri, Alo. Prasangka Dan Konflik; Komunikasi Lintas Budaya Masyarakat 
Multikultur. LKiS Pelangi Aksara, 2005. 

Meyer, John W, and Brian Rowan. ―Institutionalized Organizations: 
Formal Structure as Myth and Ceremony.‖ American Journal of 
Sociology 83, no. 2 (1977): 340–63. 

Najah, Aninda Tri Safinatun. ―Evaluasi Program Kelas Tahfizh Al-
Qur’an Dengan Model CIPP Di Pondok Pesantren Tahfidz 
Muhammadiyah Al Fattah Malang.‖ Jurnal Evaluasi Pendidikan 15, no. 
2 (2024): 51–62. 

Nasional, Departemen Pendidikan. ―Kamus Besar Bahasa Indonesia.‖ 
Jakarta: Pusat Bahasa, 2008. 

Nurcholida, Aida, Sugeng Hadi Utomo, and Agus Hermawan. ―Spiritual 
Entrepreneurship Values in Student Life Skill Learning of Islamic 
Boarding School.‖ Int. J. Econ. Educ. Entrep 2, no. 2 (2022): 393–402. 

Oliver, Christine. ―Strategic Responses to Institutional Processes.‖ 
Academy of Management Review 16, no. 1 (1991): 145–79. 

Pache, Anne-Claire, and Filipe Santos. ―Inside the Hybrid Organization: 
Selective Coupling as a Response to Competing Institutional 
Logics.‖ Academy of Management Journal 56, no. 4 (2013): 972–1001. 

PAMELA, S TOLBERT. ―The Institutionalization of Institutional 
Theory.‖ Studying Organization: Theory and Method, 1999, 169. 

Saepudin, Juju. ―Mutu Raudhatul Athfal Di Kota Jambi Dalam Perspektif 



Pelembagaan Tahfidz al-Qur‟an Enterpreneur: Studi kasus Implementasi Visi “Hidup dan Menghidupi” di pondok pesantren 
Baitul Izzah Nusantara (BIN) 

Al-Mudzakarah: Journal of Islamic Studies 02(2) (2025) 130-161 161 

 

 

Standar Pendidikan Anak Usia Dini.‖ Penamas 30, no. 2 (2017): 163–
82. 

Salsabila, Hanna. ―Implementasi Pelembagaan Al-Qur’an Dan Tafsir 
Melalui Lembaga Online: Studi Kasus Di Lembaga Qashwa.‖ Al 
Karima: Jurnal Studi Ilmu Al Quran Dan Tafsir 8, no. 2 (2024): 178–
202. 

Samsul Ma’arif, Samsul, Ahmadi Ahmadi, Dzikrulloh Dzikrulloh 
Dzikrulloh, and Naily Naily El Muna. ―Pesantren Entrepreneurship: 
Harmonization of the Theories of Kasb Asy’ariyah and Locus of 
Control on Strengthening Santripreneur.‖ QIJIS: Qudus International 
Journal Of Islamic Studies 11, no. 1 (2023): 31–64. 

Scott, W Richard. ―Reflections on a Half-Century of Organizational 
Sociology.‖ Annu. Rev. Sociol. 30, no. 1 (2004): 1–21. 

Tracey, Paul, Nelson Phillips, and Owen Jarvis. ―Bridging Institutional 
Entrepreneurship and the Creation of New Organizational Forms: 
A Multilevel Model.‖ Organization Science 22, no. 1 (2011): 60–80. 

Yulianto, Harry, Iryani Iryani, and Amiruddin Amrullah. 
―EDUCATIONAL STARTUP BUSINESS MODEL IN ISLAMIC 
PERSPECTIVE.‖ HUNAFA Jurnal Studia Islamika 21, no. 2 (2024): 
233–53. 

Zainuddin, Zainuddin, Aidah Aidah, Mustafiyanti Mustafiyanti, and Anis 
Susanti. ―Reconstruction of Pesantren Education, Analyzing 
Independent Curriculum in Transforming Islamic Education in 
Indonesia.‖ Al-Munawwarah: Jurnal Pendidikan Islam 17, no. 1 (2025): 
47–64. 

 


