Qur'anuna:
Jurnal Studi

.- Wwl,s https://jurnal.iaipigarut.ac.id/[JSQT
Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir '§<‘ Q,r,amm Vol. 2 No. 1-Januari, 2026

E-ISSN: 3109-9742

Halaman 1-16

Menjaga Lingkungan sebagai Ibadah: Analisis Keterkaitan Iman
dan Ekologi dalam Tafsir Al-Biga‘t (Nagm al-Durar)

"Lislis Lisnawatiningsih’', Zaenal Khalid*, Nur Aida Hasanah?, Syifa Selvia Azzahra*

'Universitas Islam, Cirebon, Indonesia
“*Institut Agama Islam (IAI) Persis, Garut, Indonesia
"Penulis Korespondensi: lislislisnawatiningsih@uicirebon.ac.id

Diterima: 05/01/2026; Disetujui: 13/01/2026; Diterbitkan: 17/01/2026.

Abstract

Keyword

Abstrak

Kata Kunci

: Increasing environmental damage in the contemporary era requires a strong ethical and

theological foundation in conservation efforts. From an Islamic perspective, protecting the
environment is not only understood as a social responsibility, but also as a form of worship
related to faith. This study aims to analyze the relationship between faith and ecology in Al-
Biga'T's interpretation and to emphasize the concept of protecting the environment as part
of worship practices. The method used is the Maudut (thematic) interpretation method, by
compiling verses from the Qur'an related to the environment, human stewardship, and the
prohibition of destruction on earth, then analyzing them based on Al- BigafTs
interpretation. The results of the study on QS. Al-Baqarah: 30, QS. Al-'Araf: 56, QS. Rad: 11,
QS. al-Mulk: 15 in Al-BiqaT's interpretation (Nadzm Al-Durar) show that protecting the
environment is not only an ethical obligation but also part of worship and the mandate of
human stewardship. Conversely, environmental destruction is understood as a form of
denial of the divine mandate. Al-Biqa'T's interpretation has strong relevance in responding
to contemporary ecological challenges and provides a theological basis that protecting the
environment is an important part of worship in Islam.

: Ecology; Al-Biqa‘; Hifz al-Br'ah; Iman; Worship

. Krisis lingkungan kontemporer menuntut penguatan landasan etis dan teologis dalam

upaya pelestariannya. Dalam perspektif Islam, menjaga alam bukan sekadar tanggung
jawab sosial, melainkan bentuk manifestasi iman. Penelitian ini bertujuan menganalisis
korelasi iman dan ekologi dalam penafsiran al-Biqa'l serta menegaskan pelestarian
lingkungan sebagai praktik ibadah. Menggunakan metode tafsir mauda'l (tematik),
penelitian ini menghimpun ayat-ayat terkait lingkungan, kekhalifahan, dan larangan
kerusakan bumi. Hasil analisis terhadap QS. al-Bagarah [2]: 30, QS. al-A’raf [7]: 56, QS.
ar-Ra’d [13]:11, dan QS. al-Mulk [67]: 15 dalam Tafsir Nazm al-Durar menunjukkan bahwa
menjaga lingkungan merupakan bagian integral dari amanah kekhalifahan dan
pengabdian kepada Allah. Sebaliknya, kerusakan ekologis dipahami sebagai bentuk
disrupsi spiritual dan pengingkaran amanah Ilahiah. Pemikiran Al-Biga't memberikan
basis teologis yang kuat bagi ekoteologi Islam, di mana pelestarian alam diposisikan
sebagai dimensi fundamental dalam praktik peribadatan.

: Ekologi; Al-Biqa‘t; Hifz al-Br'ah; Iman; Ibadah


https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT
mailto:lislislisnawatiningsih@uicirebon.ac.id

'!!I l"’ LT3 Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
> Q’ anuna “Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

PENDAHULUAN

Krisis ekologi bukan lagi isu masa depan, ia sedang berlangsung hari ini. Pemanasan global,
deforestasi, dan polusi telah merusak keseimbangan bumi hingga mengancam keberlanjutan
hidup manusia.! Di Indonesia, dalam satu tahun terakhir, telah kehilangan lebih dari 175,4
ribu hektare hutan. Padahal hutan Indonesia merupakan habitat 17% spesies flora-fauna
dunia.? Kerusakan di darat dan di laut, sebagimana ditegaskan dalam QS. ar-Rum [30]: 41,
merupakan konsekuensi dari tangan manusia yang telah mengabaikan nilai-nilai Ilahiah dan
mandatnya sebagai pemelihara alam.

Diskursus mengenai isu lingkungan dalam perspektif Al-Qur'an telah banyak dikaji oleh
para sarjana. Muhammad (2023) mengeksplorasi sinergi antara sains modern dan wahyu
dalam merespons kerusakan lingkungan,® sementara Yitinah dan Noviani (2024)
menitikberatkan pada peran manusia sebagai khalifah dalam mengelola bumi.* Landasan
filosofis dan etis penjagaan lingkungan juga telah dibahas oleh Azzahra dan Masyithoh
(2024).° Lebih lanjut, Kartika dkk. (2025) melakukan studi tematik yang menghubungkan
tindakan ekologis dengan nilai-nilai spiritual. Berbagai literatur ini secara kolektif
menegaskan bahwa Islam memiliki basis teologis yang kuat terhadap pelestarian alam
melalui pendekatan tafsir tematik dan filosofis.

Meskipun kajian ekologi Al-Quran telah berkembang, penelitian yang menelaah
ekoteologi dalam Tafsir al-Biqa‘l (Nazgm al-Durar) masih relatif jarang dibahas. Padahal, tafsir
Nazm al-Durar dikenal dengan corak linguistik dan munasabahnya yang mengungkap
korelasi antarayat dan antarsurah.’ Kesenjangan ini menunjukkan perlunya sebuah studi
yang menggali nilai-nilai ekologis melalui struktur keserasian ayat yang ditawarkan oleh al-
Biga‘l guna menemukan tujuan (maqasid) penciptaan alam secara lebih mendalam.

Berangkat dari kesenjangan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk merumuskan

konstruksi ekoteologi Al-Qur'an melalui kacamata Tafsir Nagm al-Durar. Secara spesifik,

' Ahmad Barizi and S D A Defi Yufarika, “Ekologi Dalam Al-Quran Dan Hadis: Implikasinya Terhadap Kurikulum
Pendidikan Islam,” Al-Madrasah: Jurnal Ilmiah Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah 9, no. 2 (2025):1033,
https://jurnal.stiqg-amuntai.ac.id/index.php/al-madrasah/article/view/4822.

* Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qurian (Jakarta:
Kementerian Agama RI, 2025).

¥ Muhammad, “Kajian Ayat-Ayat Al-Quran Tentang Pelestarian Lingkungan Hidup,” Jurnal Alwatzikhoebillah:
Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 9, no. 2 (2023): 528—40,
https://journal.iaisambas.ac.id/index.php/ALWATZIKHOEBILLAH/article /view/2259.

*Yitinah and Dwi Noviani, “Ayat-Ayat Al-Qur'an Tentang Lingkungan; Perspektif Islam Dalam Menjaga
Kelestarian Alam,” Jurnal Kolaboratif Sains 7, no. 11 (2024): 4367-81,
https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS/article/view/6423.

5 Syaira Azzahra and Siti Maysithoh, “Peran Muslim Dalam Dalam Pelestarian Lingkungan: Ajaran Dan Praktik,”
At-Thullab: Jurnal Mahasiswa Studi Islam 6, no. 1 (2024): 1568-79,
https://journal.uii.ac.id/thullab/article/view/34161.

® Tiara Wardatutsaniyah, “Corak Tafsir Magashidi Dalam Tafsir Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar
Karya Al-Biqa ‘1" Al-Misykah: Jurnal Studi Al-Qur'an Dan Tafsir 5, no.1(2024): 52,
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/almisykah/article/view/23894.



'!!I l"’ LT3 Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
> Q’ anuna “Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

penelitian ini hendak menganalisis bagaimana al-Biqa‘lt membangun argumentasi mengenai
pelestarian alam melalui relasi rububiyah dan ‘ubudiyah dalam ayat-ayat ekologis yang
terpilih. Dengan menggunakan metode tafsir tematik (maudu’’), penelitian ini berupaya
memetakan prinsip-prinsip teologis yang mengintegrasikan dimensi spiritual dengan aksi
nyata pelestarian alam.

Urgensi penelitian ini terletak pada upayanya memberikan solusi spiritual di tengah
kebuntuan penanganan krisis lingkungan yang selama ini cenderung bersifat teknokratis.
Kebaruan (novelty) penelitian ini ditemukan pada penggunaan pendekatan munasabah al-
Biga‘1 untuk membaca isu lingkungan, yang selama ini belum banyak dieksplorasi dalam studi
ekoteologi Islam. Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah tafsir tematik
dengan menghadirkan perspektif tafsir klasik-linguistik dalam merespons tantangan ekologis
modern, sekaligus menegaskan bahwa menjaga bumi adalah bagian integral dari identitas

keimanan seorang Muslim.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan studi kualitatif dengan jenis riset kepustakaan (library
research) yang menggunakan metode tafsir tematik (maudiu’t). Pendekatan ini
diterapkan dengan menghimpun ayat-ayat Al-Quran yang berkaitan dengan isu
lingkungan untuk dianalisis secara komprehensif. Adapun sumber data utama dalam
penelitian ini adalah Al-Qur’an al-Karim, dengan data primer berupa kitab Tafsir Nazm
al-Durar fi Tanasub al-Ayat wa al-Suwar karya Ibrahim bin Umar al-Biqa'l. Sedangkan
data sekunder bersumber dari berbagai literatur relevan seperti buku fikih ekologi,
jurnal ilmiah mengenai hifz al-b’ah, serta artikel terkait ekoteologi Islam.”

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, dengan menelusuri dan
mencatat ayat-ayat serta penafsiran al-Biqa'1 yang berkaitan dengan tema ekologi. Data
yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis. Analisis
diawali dengan mereduksi data untuk memilih bagian yang paling relevan, lalu
menyusun hubungan antar ayat (munasabah) secara sistematis. Tahap akhir berupa
interpretasi mendalam yang mengaitkan hasil tafsir dengan magqasid al-syari'ah untuk

membentuk sintesis ekoteologi yang komprehensif.

HASIL DAN DISKUSI

Otoritas Intelektual al-Biqa’'i dan Karakteristik Metodologis Tafsir Nazm al-Durar
Keteguhan intelektual al-Biqa'i ditempa melalui perjalanan hidup yang berat dan

pendidikan yang luas. Sebagai ulama multidisiplin, ia menghasilkan karya monumental Nazm

al-Durar yang berfokus pada metodologi tandasub. Kecerdasannya sudah tampak sejak kecil

”Muhammad, “Kajian Ayat-Ayat Al-Quran Tentang Pelestarian Lingkungan Hidup,” 530.



'!!I l", LT3 Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
> Q’ anuna “Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

saat menghafal Al-Qur'an pada usia sepuluh tahun, sebelum akhirnya menetap di Damaskus
untuk memperdalam ilmu pasca-tragedi keluarga yang menimpa dirinya. Perjalanan
intelektual al-Biqa’i tidak hanya berpusat di Damaskus, tetapi meluas ke al- Quds, Kairo, dan
Hijaz. Dalam pengembaraan ilmiah itu, ia berguru kepada sejumlah ulama otoritatif, seperti
Ibn al-Jazari dalam ilmu gira’ah, tafsir, hadis, fikih, dan bahasa. Beliau juga belajar pada Ibn
Hajar al-‘Asqalani, Al-Taj bin Bahadir, Al-Taqi al-Husani, Al-Taj al-Garabili, Abu al-Fadil al-
Maghribi, dan al-Qayyani.? Guru-guru tersebut berkontribusi dalam kemapanan intelektual
al-Biga'l.?

Kekayaan latar belakang pendidikan dan kedalaman penguasaan disiplin keilmuan
tersebut sangat berpengaruh terhadap corak penafsiran guru-gurunya. Hal ini tampak jelas
dalam karya monumentalnya, Nazm al-Durar fi Tanasub al-Ayat wa al-Suwar, kitab tafsir
dengan metode tahlili dan corak lugawi, serta menempatkan kajian tanasub (korelasi
antarayat dan antarsurah) sebagai fokus utama. Alasan beliau menyusun kitab tafsir tersebut
adalah karena susunan ayat atau surah termasuk dalam kemukjizatan Al-Qur'an, dan
meskipun banyak kitab tafsir yang membahas korelasi, namun masih sedikit yang membahas
korelasi ayat dan surahnya secara mendalam.*

Selain itu, dinamika sosial dan intelektual yang dihadapi al-Biqa’l turut membentuk
karakter pemikirannya. Penolakannya terhadap kecenderungan taklid serta keberaniannya
memperkenalkan metode penafsiran yang pada masanya dianggap tidak lazim menyebabkan
ia mengalami resistensi, khususnya ketika tinggal di Kairo. Fitnah dan tekanan yang hampir
berujung pada ancaman hukuman mati tidak mematahkan komitmennya terhadap nilai-nilai
ilmiah. Sebaliknya, pengalaman tersebut mempertegas integritas akademiknya dan
mendorongnya menyempurnakan karya tafsirnya selama lebih dari dua dekade. Sikap zuhud,
independensi pemikiran, serta ketidakbergantungannya kepada otoritas politik semakin

memperkuat otentisitas pandangan-pandangannya dalam menafsirkan Al-Qur’an.™*

Prinsip-Prinsip Teologis Pelestarian Lingkungan dalam Al-Qur’an

Ekoteologi dalam Al-Qur'an menghadirkan paradigma holistik yang memposisikan alam
bukan sekadar objek material, melainkan bagian dari sistem ketuhanan yang sakral dan
terikat dengan tanggung jawab moral manusia. Melalui terminologi bi'ah, Al-Qur'an
membangun diskursus mengenai hubungan harmonis antara Tuhan, manusia, dan
lingkungan sebagai rumah tinggal yang harus dijaga keseimbangannya.

Sementara itu, teologi bermakna ilmu tentang Tuhan atau pemikiran mengenai

8 Wardatutsaniyah, “Corak Tafsir Magashidi Dalam Tafsir Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Karya
Al-Biga ‘1.

% K H Fuad Thohari, Islam Perspektif Akidah Dan Ibadah (Yogyakarta: Jejak Pustaka, 2022), 178.

19 Wardatutsaniyah, “Corak Tafsir Maqashidi Dalam Tafsir Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar
Karya Al-Biqa ‘1"

" Ibid.



'!!I l"’ Lul)s Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
I QJ anu o - . ;

‘Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

ketuhanan. Dengan demikian, secara terminologis, ekoteologi dapat diartikan sebagai telaah
atau refleksi teologis tentang hubungan antara Tuhan, manusia, dan lingkungan alam. Dalam
konteks Al-Qur’an, ekoteologi merujuk pada cara memahami dan menafsirkan wahyu Ilahi
yang melihat alam sebagai bagian dari sistem ketuhanan yang utuh, sakral, dan terhubung

dengan tanggung jawab moral manusia sebagai khalifah.*
YeosLdl E2 Y 5 el & A A G Auid o391 G x4 1505

“Apabila berpaling (dari engkau atau berkuasa), dia berusaha untuk berbuat kerusakan di
bumi serta merusak tanam-tanaman dan ternak. Allah tidak menyukai kerusakan.” (QS. al-
Baqarah [2]: 205)

Pada ayat tersebut, terdapat kaitan erat dengan aspek teologis dalam kajian ekoteologi,
yaitu bagaimana keimanan seseorang tercermin dari perlakuannya terhadap lingkungan.
Ayat ini menunjukkan bahwa kerusakan yang terjadi di bumi, seperti merusak tanaman dan
kehidupan, bukan hanya persoalan etika sosial atau ekologi semata, tetapi juga persoalan
iman. Orang yang melakukan fasad digambarkan sebagai sosok yang secara lahiriah mungkin
terlihat baik, namun sejatinya tidak memiliki kesadaran teologis akan tanggung jawabnya
sebagai hamba dan khalifah. Dalam konteks ekoteologi, ayat ini menegaskan bahwa menjaga
lingkungan adalah bentuk ibadah dan ekspresi keimanan, sedangkan merusaknya
menunjukkan keterputusan spiritual dari nilai-nilai Ilahiyyah.

Ayat yang mengaitkan persoalan iman dengan menjaga lingkungan juga terdapat pada

ayat berikut:

} // e
wg o 0o 2 e

< 0. o w o 7 ‘L;, S0 o) /iﬁ P
PGt J.’ég}cd\/oﬁvijuw\\ji&\(ﬂdb@a&ﬁb\ddﬁé)

co D08 98 S 2 T oo _ @ R IR
(,ij rﬁ;\ﬁ‘ﬁw J.;uup)’}“d\jMY)r‘%@\uﬂu\|yﬁo@Y}u\}éb&ﬁ|
° 9 g o228 0

Ao uwo 50 V.MS d‘

“Dan kepada penduduk Madyan, Kami (utus) Syu'aib, saudara mereka sendiri. Dia berkata,

Wahai kaumku! Sembahlah Allah. Tidak ada tuhan (sembahan) bagimu selain Dia.

Sesungguhnya telah datang kepadamu bukti yang nyata dari Tuhanmu. Sempurnakanlah

takaran dan timbangan, dan jangan kamu merugikan orang sedikit pun. Janganlah kamu

berbuat kerusakan di bumi setelah (diciptakan) dengan baik. Itulah yang lebih baik bagimu jika
kamu orang beriman.”" (QS. al-A'raf [7]: 85).

YA S Gl (i al oW 3 HiandlS ot le s 1550 i s a

“Pantaskah Kami memperlakukan orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan

** Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Quran.



'!!I Q’I,.’ L“'” Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
= anu Menjaga L si tan..” (1-16)

‘Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...

sama dengan orang-orang yang berbuat kerusakan di bumi? Atau pantaskah Kami
mengangggap orang-orang yang bertakwa sama dengan orang-orang yang jahat?” (QS. Sad
[38]: 28).

Al-Quran menggunakan banyak istilah yang mengaitkan antara aspek spiritual dan
lingkungan, terdapat 10 ayat yang relevan. Salah satunya istilah khalifah terdapat dalam QS.
al-Baqarah [2]: 30 menunjukkan kepemimpinan manusia di bumi yang membawa amanah,
bukan mendominasi. Prinsip dasar dari ekoteologi dalam Al-Quran tidak lepas dari
pandangan bahwa alam diciptakan Allah sebagai makhluk yang hidup, tunduk, dan bertasbih
kepada-Nya, sebagaimana dlsebutkan sebagai berikut:

e L Z 2 o, 0 - sogy 2 u
v yugjo,\&}cwj ¢@wd)wdwjfjv|jc“~j\

/

o)tf L T2 sa Ls o
£ 15508 0= 05 &) f.@mw
“Langit yang tujuh, bumi dan semua yang ada di dalamnya bertasbih kepada Allah. Dan

tidak ada sesuatu pun melainkan bertasbih dengan memuji-Nya, tetapi kamu tidak mengerti

tasbih mereka. Sungguh, Dia Maha Penyantun, Maha Pengampun.” (QS. al-Isra’: [17]' 44).

j\;;r}}J\,@\jw\jupmd;;;g;ﬂ@j 1 e 5 540
T B N 5°//} o1~
\/\Aﬁé@;u‘j&};

“Tidakkah engkau tahu bahwa siapa yang ada di langit dan siapa yang ada di bumi bersujud
kepada Allah, (demikian) juga matahari, bulan, bintang, gunung-gunung, pohon- pohon,
hewan-hewan yang melata dan banyak di antara manusia (yang sujud). Tetapi banyak (juga
manusia) yang pantas mendapatkan azab. Barangsiapa dihinakan Allah, tidak seorang pun
yang akan memuliakannya. Sungguh, Allah berbuat apa saja yang Dia kehendaki.” (QS. al-Hajj
[22]:18).

Semua makhluk bertasbih kepada Allah. Tasbih ini bisa dipahami sebagai keberfungsian
yang menunjukkan keterhubungan dengan Tuhan, pemahaman ini disebutkan dalam QS. al-
Isra’ [17]: 44.B

Ekoteologi berdiri di atas tiga pilar: tauhid, khalifah, dan ‘adalah (keadilan). Ketiganya
membentuk landasan moral yang kuat dalam mengatasi kerusakan ekologis yang melanda
dunia. Konsep ekologi juga terdapat gagasan fifz al-bi’ah (perlindungan lingkungan) sebagai
perluasan dari magasid al-syari‘ah. Beberapa ulama fikih kontemporer, seperti Yusuf al-

Qaradawi menjelaskan bahwa menjaga lingkungan sebagai bagian dari ibadah.'*

13 Reflita et al.
14 Reflita et al.



'!!I l"’ LT3 Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
> Q’ anuna “Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

Analisis Tematik Ayat-Ayat Ekologis dalam Perspektif Tafsir Nazm al-Durar

Penelusuran tematik terhadap ayat-ayat ekologi dalam tafsir al-Biga'1 mengungkap bahwa
mandat pemeliharaan bumi berakar langsung pada esensi penciptaan manusia sebagai
khalifah. Dalam penafsirannya terhadap surah al-Baqarah ayat 30, al-A'raf ayat 56, ar-Ra’d ayat
11, dan al-Mulk ayat 15, al-Biga'1 menegaskan bahwa setiap interaksi manusia dengan
lingkungan mengandung konsekuensi hukum rububiyah dan ‘ubudiyah.

a. Mandat Kekhalifahan dalam QS. al-Baqgarah {2}: 30: Sebuah Analisis Ekologi

s . 8o e, et ¥ sEc . A I R AP T PR
Slands e Ao e s eNPE el V18 el G I E05 36 315

-

Yo O3SV G e 51 J6 A as; Bansy 2 a5 Rl

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak menjadikan
Khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan orang yang
merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan
menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak
kamu ketahui.”

Dalam tafsir al-Biqa’1 terhadap QS. al-Baqarah [2]: 30, dijelaskan bahwa seluruh alam
semesta diciptakan Allah sebagai anugerah bagi manusia. Sebagian unsur alam menjadi
sumber rezeki, sementara yang lain berfungsi sebagai sebab-sebab yang menopang
keberadaan dan kelangsungan hidup manusia. Atas dasar itu, Allah menetapkan manusia
sebagai khalifah di bumi. Konsep khalifah mengandung dua dimensi peran sekaligus:
pertama, manusia sebagai “pengganti” atau wakil (representatif) Allah di bumi yang
mengemban amanah untuk menghadirkan kehendak ilahi dalam pengelolaan alam;
kedua, manusia sebagai pemimpin di antara sesamanya yang bertanggung jawab menjaga
keteraturan sosial dan keberlanjutan kehidupan.

Dengan posisi manusia sebagai khalifah yang memikul mandat ilahi, al-Biga'l
menegaskan bahwa setiap bentuk pengelolaan bumi mengandung unsur
pertanggungjawaban. Hal ini selaras dengan sabda Nabi 8, “Setiap kalian adalah
pemimpin, dan setiap kalian akan dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.”
(HR. al-Bukhari).

Hadis ini menegaskan bahwa kepemimpinan manusia di bumi mencakup seluruh
lingkungan yang berada di bawah pengaruhnya, sehingga menjaga alam merupakan
bagian dari amanah kepemimpinan yang harus dipertanggungjawabkan di hadapan
Allah.*

15 Al-Biqa'i, Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Jilid 1 (Kuwait: Dar Al-Kitab Al-Islamiy, 1984).
16 Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Quran.



'!!I l", LT3 Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
> Q’ anuna “Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

Menurut al-Biqa’1, ayat ini bukan hanya menjelaskan posisi manusia dalam kosmos,
tetapi juga merupakan seruan halus kepada ibadah, ketaatan, dan cinta kepada Allah. Ia
menegaskan bahwa relasi manusia dengan bumi harus didasari kesadaran spiritual bahwa
seluruh aktivitas pemeliharaan, pembangunan, dan pengelolaan lingkungan merupakan
bagian dari pengabdian kepada Sang Pencipta.'’

Para malaikat, dalam dialog tersebut, memandang manusia sebagai sosok yang
berpotensi menimbulkan kerusakan melalui beragam bentuk maksiat dan dorongan
syahwat, termasuk potensi tumpahnya darah secara tidak benar. Syahwat, dalam
pandangan mereka, adalah kekuatan yang cenderung menggiring kepada kerusakan dan
ketidakseimbangan. Namun, Allah menjawab kekhawatiran itu dengan firman- Nya, “Aku
mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” Menurut al-Biqa'i, pernyataan ini mengandung
pesan bahwa di balik potensi negatif manusia, terdapat kapasitas besar untuk
membangun, memelihara, dan menciptakan peradaban. Potensi akal, spiritualitas, dan
kemampuan mengelola alam menjadikan manusia tidak hanya sebagai makhluk yang
mampu berbuat salah, tetapi juga sebagai pembawa rahmat, keadilan, dan harmoni di
bumi.’®

Dengan demikian, tafsir al-Biga'l menegaskan bahwa tanggung jawab ekologis manusia
berakar langsung pada mandat kekhalifahan dan orientasi ibadah. Pemeliharaan
lingkungan bukan sekadar tugas sosial atau ekologis, tetapi manifestasi dari iman dan cinta
kepada Allah serta bagian dari upaya mewujudkan kemaslahatan dan keseimbangan yang
menjadi tujuan penciptaan.

b. QS. al- A'raf [7]: 56: Larangan Perusakan dan Harmonisasi Alam

. u 1902&;, //o/ﬁ'éﬁ - Zo 7 8080 . . “ o <o ‘o/o . 0o & 58 W7~
uﬁwf 0| CA ) d‘/\a&bébf oj_cé‘j k@.g-w‘/-bu MJY‘QUWYJ

. -

~ o o’
OTM\

“Janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah diatur dengan baik. Berdoalah
kepada-Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat

dengan orang-orang yang berbuat baik.”

Dalam penafsiran al-Biqa'i terhadap surah al-A‘raf ayat 56, firman Allah (3 Gj.:\.}f \?}
Lé.g-}Lop‘/ :l.;_: u.a)/\f\ dipahami sebagai perintah yang menegaskan kewajil;an manusia
untuk memem;hi hak rububiyah dan ‘ubudiyah. Larangan “anganlah kalian membuat
kerusakan di bumi setelah Allah memperbaikinya” mengandung makna bahwa bumi telah
ditata sedemikian rupa oleh Allah, dilengkapi dengan berbagai manfaat, keseimbangan

ekologis, dan mekanisme kehidupan, sehingga manusia dituntut untuk menjaga

17 Al-Biqa’i, Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Jilid 1.
18 Al-Biga'i.



'!!I Q’I,.’ L“'” Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
= anu Menjaga L si tan..” (1-16)

‘Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...

keteraturan tersebut, bukan merusaknya.®

Al-Biga'l menekankan bahwa ayat ini tidak sekadar melarang tindakan destruktif secara
fisik, tetapi juga mencakup segala bentuk perilaku yang mengganggu keseimbangan dan
kemaslahatan, baik berupa kezaliman, pemborosan, eksploitasi berlebihan, maupun sikap
tidak amanah terhadap sumber daya alam. Pemeliharaan bumi menjadi bagian dari
penghambaan karena ia mencerminkan ketaatan kepada aturan-aturan Allah dalam
pengelolaan ciptaan-Nya.?

Lebih jauh, al-Biga'l menjelaskan bahwa jika manusia mampu menjaga bumi sesuai
rambu-rambu Ilahi, memakmurkannya tanpa melampaui batas, maka hal itu akan
mendekatkan mereka kepada rahmat Allah. Rahmat tersebut hadir tidak hanya dalam
bentuk keberkahan materi, tetapi juga ketenangan, keseimbangan sosial, dan harmoni
ekologis yang menjadi bagian dari tatanan yang dikehendaki-Nya.

Pemaknaan ekologis ini sejalan dengan prinsip rahmah yang ditegaskan Nabi
Muhammad #5. Dalam hadis disebutkan, ( eliwn JI d 3 /; up;j\ é/ :J.Z |;?/~3\)
“‘Sayangilah makhluk yang ada di bumi, niscaya Dzat yang di lang;t akan menyayangi
kalian.” (HR. Tirmizi oleh Abd Allah bin ‘Amr)*!

Hadis ini menempatkan kasih sayang kepada penghuni bumi, baik manusia maupun
seluruh makhluk lainnya, sebagai prasyarat turunnya rahmat Allah. Dengan demikian,
larangan berbuat kerusakan sebagaimana ditafsirkan al-Biqa’t merupakan bentuk konkret
dari rahmah dan ihsan, sebab menjaga keberlangsungan bumi adalah manifestasi kasih
sayang dan keimanan yang benar. Ayat dan hadis tersebut sama- sama menegaskan bahwa

perilaku ekologis tidak dapat dipisahkan dari kualitas iman.
c. QS.ar-Ra'd [13]: 1: Transformasi Kesadaran Spiritual dalam Pelestarian Lingkungan

gw’s‘//)‘;/\s

\jﬂa&fﬂbﬂ;yw\d\ﬂ\f& Mwwj JUUAM

VN 15 5o 55 0 o5 ey 43’”>mwwmm>\,m R

“Baginya (manusia) ada (malaikat-malaikat) yang menyertainya secara bergiliran dari
depan dan belakangnya yang menjaganya atas perintah Allah. Sesungguhnya Allah tidak
mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa yang ada pada diri mereka.
Apabila Allah menghendaki keburukan terhadap suatu kaum, tidak ada yang dapat

menolaknya, dan sekali-kali tidak ada pelindung bagi mereka selain Dia.”

19 Al-Biga'i.
20 Ibid.
21 Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Quran.



'!!I l"’ Lul)s Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
I QJ anu i - . ;

“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

Dalam penafsiran al-Biqa'i terhadap surah ar-Ra‘d ayat 11, ia menyoroti kecenderungan
manusia yang ketika memperoleh kekuasaan atau kendali atas suatu wilayah, kerap
terjerumus pada tindakan sewenang-wenang dan merusak tatanan bumi. Kerusakan ini
tidak hanya dipahami dalam konteks sosial dan moral, tetapi juga mencakup kerusakan

terhadap lingkungan, sumber daya alam, dan keseimbangan kehidupan. Al-Bigat

. . '% /:E/\JL/O o gyl S E/ o7 u;%fﬁg‘x’& ?
kemudian menegaskan relevansi firman Allah (g |97 o> o5 B o ol

4 ¥ sebagai prinsip transformasi etis dan spiritual yang menjadi syarat bagi perbaikan
kondisi suatu masyarakat.??

Menurut al-Biga's, perubahan keadaan eksternal tidak akan terwujud tanpa perubahan
internal berupa perbaikan niat, akhlak, dan perilaku. Dengan demikian, manusia dituntut
untuk membiasakan diri melakukan amal-amal baik, menumbuhkan sifat amanah, serta
menjauh dari karakteristik para pelaku kerusakan—baik kerusakan moral maupun
kerusakan ekologis. Ayat ini menunjukkan bahwa kondisi bumi sangat bergantung pada
kondisi batin manusia; ketika manusia mengembangkan kesalehan, keadilan, dan
kepedulian terhadap lingkungan, maka Allah akan membuka jalan bagi hadirnya
keberkahan dan kemakmuran. Sebaliknya, ketika manusia membiarkan kezaliman dan
ketamakan berkuasa dalam dirinya, kerusakan ekologis dan sosial akan menjadi
konsekuensi yang tak terhindarkan.?

Tafsir al-Biga'l atas ayat ini memperkuat gagasan bahwa menjaga lingkungan
merupakan bagian integral dari proses penyucian diri dan perbaikan moral. Relasi antara
iman, akhlak, dan kondisi ekologis menjadi sangat jelas bahwa lingkungan yang sehat
adalah cerminan jiwa manusia yang sehat, sementara kerusakan lingkungan adalah
refleksi dari kerusakan batin manusia itu sendiri.** Konsep perubahan diri dalam ayat ini
memperoleh penguatan dari sabda Nabi # bahwa,

50 “'

unumd‘ﬂwoMLr&wO/}o\‘}U/bf-

-

$\
1AN

- o~ 7

°/° ° . 5 /‘._/')‘ ° ‘ﬁ‘/i//1902° S
M&)J}j@)}j”dgwwfmy‘é/‘fﬂw}‘;gﬁ‘g‘)}

Z_u
’

—0\o

/
~ 0% o °

9@&)‘)}\&%0\]@&

"Barangsiapa yang membiasakan kebiasaan yang baik dalam Islam, maka baginya
pahalanya dan pahala bagi yang melaksanakannya sesudahnya, dengan tidak dikurangi
sedikit pun dari pahala mereka. Dan barangsiapa yang membiasakan kebiasaan buruk

dalam Islam, maka baginya dosanya dan dosa orang-orang yang melaksanakan sesudahnya

22 Al-Biqa'i, Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Jilid 1.
2 Ibid.
** Ibid.

10



'!!I l"’ LT3 Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
> Q’ anuna “Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

dengan tidak dikurangi sedikit pun dari dosa-dosa mereka.” (HR. Muslim)®

Dalam konteks ekologis, hadis ini menegaskan bahwa kebiasaan menjaga atau merusak
lingkungan tidak berhenti pada pelakunya, tetapi ikut mewariskan keberkahan atau
kerusakan bagi masyarakat dan bumi secara kolektif.

d. QS. al-Mulk [67]:15: Signifikansi Eksplorasi Bumi dan Etika Pemanfaatan Sumber Daya
Vo 350 415 435 b 15185 st 3 ARG NS 25N KT s el 4
“Dialah yang menjadikan bumi untuk kamu dalam keadaan mudah dimanfaatkan. Maka,
Jjelajahilah segala penjurunya dan makanlah sebagian dari rezeki-Nya. Hanya kepada-Nya
kamu (kembali setelah) dibangkitkan.”

Dalam penafsiran al-Biqa'l terhadap surah al-Mulk ayat 15, frasa bahwa Allah
menjadikan bumi zalilan (jinak, mudah dikelola, dan tunduk kepada manusia)
menunjukkan bahwa seluruh struktur bumi, beragam sumber daya alam, dan mekanisme
ekologis telah dipersiapkan sedemikian rupa agar dapat dimanfaatkan demi kelangsungan
hidup manusia. Penjinakan ini bukan menunjukkan superioritas manusia atas bumi secara
mutlak, tetapi justru menegaskan adanya amanah besar dalam memanfaatkan
ketersediaan tersebut secara bijaksana dan proporsional.®®

Al-Biqa'l juga menyoroti kata manakibiha sebagai isyarat agar manusia “berjalan” di
muka bumi dengan kesadaran spiritual. Aktivitas manusia, baik bekerja, mengeksplorasi,
mencari rezeki, maupun memanfaatkan potensi alam, hendaknya dilakukan dalam
keadaan tunduk, rendah hati, penuh ketenangan, serta disertai rasa syukur kepada Allah
yang telah menundukkan bumi untuk mereka. Kesadaran ini, menurut al-BiqaTi,
seharusnya melahirkan etika ekologis yang menjaga manusia dari sikap arogan terhadap
alam dan mendorong perilaku yang harmonis, tidak merusak, dan sesuai batas-batas yang
telah ditetapkan oleh Allah.?’

Ayat ini menegaskan bahwa pemanfaatan bumi bukan hanya aktivitas ekonomi atau
sosial, tetapi merupakan bagian dari ibadah. Rasa syukur dan ketundukan kepada Allah
harus tercermin dalam cara manusia mengelola sumber daya, menjaga kelestarian
lingkungan, dan menjaga keseimbangan ekosistem. Tafsir al-Biqa'l atas ayat ini
memperlihatkan hubungan erat antara iman, kesadaran diri sebagai makhluk yang lemah,
dan perilaku ekologis yang bertanggung jawab.?®

Keterkaitan etika pemanfaatan bumi yang ditegaskan dalam ayat ini sejalan dengan

hadis Nabi 5 tentang kewajiban memakmurkan lingkungan.?

5 Ahzami Samiun Jazuli, “Al-Hayaatu fil-Qur'an al-Kariim” (terj. Sari Narulita dkk), (Depok: Gema Insani, 2004): 5.
% Al-Biqa'i, Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Jilid 1.

% Ibid.

% Ibid.

# Ibid.

11



'!!I l", LT3 Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
> Q’ anuna “Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

B2 4 WO g STOW 0 s BB G55 E55 51038 G i s

“Tidaklah seorang muslim pun yang bercocok tanam atau menanam satu tanaman, lalu
tanaman itu dimakan oleh burung, atau manusia, atau hewan, melainkan itu menjadi
sedekah baginya.” (HR. Bukhari)

Hadis tentang keutamaan menanam, menunjukkan bentuk konkret dari pemanfaatan
bumi yang bertanggung jawab. Jika Allah telah menjadikan bumi zaliilan (mudah dikelola
dan menyediakan sumber rezeki) maka manusia tidak hanya diperintahkan untuk
“berjalan dan makan” dari karunia tersebut, tetapi juga untuk mengembalikannya dalam
bentuk kebermanfaatan yang terus berlanjut. Dengan demikian, hadis ini menegaskan
bahwa syukur dan ketundukan kepada Allah sebagaimana diperintahkan dalam surah al-
Mulk ayat 15 harus diwujudkan melalui tindakan-tindakan ekologis yang mendukung

keberlanjutan kehidupan, seperti menanam dan menjaga kelestarian alam.

Sintesis Ekoteologi al-Biqa't: Menjaga Lingkungan sebagai Ibadah dan Implementasi Hifz
al-Bi'ah

Dalam kerangka magasid al-syari‘ah kontemporer, upaya perlindungan lingkungan atau
hifz al-br'ah bertransformasi dari sekadar kewajiban sosial menjadi inti dari etika syariat untuk
mewujudkan kemaslahatan umum.®® Sintesis penafsiran al-BigaT memperkuat posisis ini
dengan memberikan landasan spiritual bahwa merawat alam identik dengan merawat
hubungan vertikal manusia kepada Allah Swt. Penambahan unsur hifz al-bi’ah dalam daftar
magqasid menunjukkan kesadaran baru bahwa dimensi ekologis tidak dapat lagi diletakkan di
pinggir, tetapi harus masuk dalam inti etika syariah. Kerusakan lingkungan berarti hilangnya
maslahah dan munculnya mafsadah yang meluas, yang secara prinsip ditolak oleh syariah.
Karena itu, menjaga lingkungan merupakan praktik keagamaan yang tidak hanya berorientasi
pada ibadah ritual, tetapi juga ibadah sosial dan kosmik yang berdampak langsung pada
tatanan kehidupan dunia.

Refleksi ini menjadi semakin kaya ketika dikaitkan dengan tafsir al-Biga't melalui karya
monumental Nagm al-Durar, yang menempatkan munasabah sebagai metode utama untuk
membaca keteraturan struktur ayat dan surat. al-Biqa'l tidak memandang ayat-ayat ekologi
sebagai teks yang berdiri sendiri, tetapi sebagai bagian dari rantai makna yang saling
menyempurnakan. Dalam tafsirnya terhadap QS. al-Bagarah [2]: 30, misalnya, ia
menempatkan tugas kekhalifahan bukan sebatas mandat sosial, tetapi amanah ibadah yang
menuntut manusia untuk menghadirkan kehendak Allah dalam pengelolaan bumi. Relasi
manusia dengan lingkungan, dalam pandangannya, merupakan bagian dari realisasi

rububiyah dan ‘ubudiyah sehingga merawat alam identik dengan merawat hubungan

30 Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Quran.

12



'!!I l", LT3 Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
> Q’ anuna “Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

spiritual dengan Allah. Demikian pula dalam QS. al-A‘raf [7]: 56, ia menegaskan bahwa
larangan merusak bumi mencakup dimensi ekologis, moral, dan spiritual, sehingga setiap
tindakan yang mengacaukan tatanan alam berarti mengacaukan tatanan ibadah.

Lebih jauh, penafsiran al-Biqa'l terhadap QS. ar-Ra‘d [13]: 11 mengungkapkan bahwa
kerusakan lingkungan merupakan refleksi dari kerusakan karakter manusia. la membaca ayat
ini sebagai peringatan bahwa perubahan kondisi ekologis menuntut perubahan batin dan
etika; lingkungan yang rusak menunjukkan adanya krisis spiritual dalam diri manusia.
Sementara itu, QS. al-Mulk [67]: 15 ditafsirkan sebagai pengingat bahwa bumi yang
“dijinakkan” (zalulan) bukan untuk dieksploitasi secara serampangan, melainkan untuk
dikelola dengan rasa syukur, rendah hati, dan penuh kesadaran akan batas-batas ilahi. Tafsir
al-Biqa'1 memperlihatkan bahwa hubungan manusia dengan alam selalu bermakna spiritual,
dan bahwa keberlanjutan ekologis bergantung pada kesucian batin serta kualitas iman
seseorang.

Dengan mempertemukan tiga bingkai pemikiran, yaitu ekologi, magasid, dan tafsir al-
Biga‘l, tampak bahwa menjaga lingkungan memiliki dimensi yang sangat holistik. Ekologi
memberi bukti ilmiah bahwa manusia tidak dapat bertahan tanpa keseimbangan alam,
magqasid al-syari‘ah memberikan struktur etis-yuridis, sementara tafsir al-Biqa'1 memberi ruh
pengabdian. Analisis ini menegaskan bahwa menjaga lingkungan merupakan tujuan syariat
yang melekat pada tugas kekhalifahan. Tafsir al-Biga'l kemudian memberikan landasan
spiritual bahwa setiap tindakan ekologis merupakan ekspresi dari ibadah dan cinta kepada
Allah. Ketiga perspektif ini saling melengkapi: ekologi memberi kesadaran tentang
kebutuhan, magasid memberi struktur etika dan hukum, sementara tafsir al-Biqa‘T memberi
kedalaman makna spiritual.

Analisis ini pada akhirnya menegaskan bahwa menjaga lingkungan tidak dapat dipandang
sekadar sebagai tugas administratif, proyek kebijakan, atau kepentingan ilmiah. Ia adalah
ibadah yang melibatkan dimensi batin dan lahir manusia; ibadah yang tercermin dalam cara
manusia memperlakukan rumahnya, alamnya, dan sesama makhluk. Kerusakan ekologis
menjadi indikator bahwa manusia tengah menjauh dari fitrah yang ditetapkan Allah,
sementara pelestarian alam menjadi jalan untuk kembali kepada-Nya. Dengan demikian,
penelitian ini menempatkan ekoteologi bukan sebagai wacana tambahan dalam studi Islam,
tetapi sebagai inti dari spiritualitas yang mengikat manusia dengan Tuhan melalui amanah
pemeliharaan bumi. Refleksi ini menjadi pengingat bahwa masa depan bumi sangat
ditentukan oleh sejauh mana manusia memahami bahwa setiap langkah yang ia ambil di atas
bumi, baik merusak maupun merawatnya adalah bagian dari pertanggungjawabannya
sebagai khalifah dan hamba Allah.

13



'!!I l", LT3 Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
> Q’ anuna “Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

Diskursus Menjaga Lingkungan sebagai Manifestasi Iman dan Praktik Ibadah

Refleksi mendalam atas relasi antara iman dan ekologi menunjukkan bahwa krisis
lingkungan yang terjadi di era kontemporer merupakan cerminan dari disrupsi spiritualitas
manusia. Dengan memposisikan pelestarian alam sebagai bentuk pengabdian kepada Allah,
maka setiap tindakan ekologis bagi seorang muslim merupakan perwujudan nyata dari
kualitas ketauhidan dan rasa syukurnya. Krisis ekologis yang terjadi saat ini, mulai dari
deforestasi, pemanasan global, hingga kerusakan habitat, mengindikasikan bahwa manusia
telah bergeser dari orientasi spiritual yang seharusnya mewarnai tindakan-tindakannya di
bumi. Al-Qur’an tidak hanya melihat kerusakan sebagai fenomena fisik, melainkan sebagai
refleksi dari kerusakan batin, sebagaimana ditegaskan dalam QS. ar- im [30]: 41. Dalam
konteks ini, teori ekologi dan konsep hifz al-br'ah dalam magqasid al-syari‘ah tidak dapat
dilepaskan dari makna-makna spiritual yang ditegaskan kembali oleh al- Bigai dalam
tafsirnya.

Ekologi sebagai ilmu tentang hubungan makhluk hidup dengan lingkungannya
memberikan landasan bahwa alam merupakan sistem yang terjalin secara integral. Kerusakan
pada satu elemen mengganggu keseluruhan tatanan, sehingga alam tidak dapat diperlakukan
sebagai objek yang terpisah dari manusia. Ekologi mendorong pemahaman bahwa eksistensi
manusia sangat bergantung pada keberlanjutan alam, dan setiap tindakan destruktif pada
lingkungan merupakan tindakan yang pada akhirnya merugikan manusia itu sendiri.
Perspektif ini menemukan keselarasan dalam Al-Qur'an, yang secara konsisten
menggambarkan alam sebagai makhluk yang tunduk, bertasbih, dan memiliki fungsi-fungsi
yang telah ditentukan oleh Allah. Dengan demikian, pandangan ekologi modern
sesungguhnya selaras dengan worldview Al-Qur'an yang memposisikan alam sebagai bagian

integral dari sistem ketuhanan.

KESIMPULAN

Penelitian terhadap pada QS. al-Baqarah [2]: 30, QS. al-A'raf [7]: 56, QS. ar-Ra’d [13]: 11, QS.
al-Mulk [67]: 15 menunjukkan bahwa menjaga lingkungan dalam perspektif Al-Qur'an
sebagaimana ditafsirkan oleh al-Biqa’t dalam Nagm al-Durar, bukan hanya kewajiban etis,
tetapi merupakan bagian integral dari ibadah dan amanah kekhalifahan manusia. Integrasi
antara teori ekologi, konsep magqgasid kontemporer (khususnya kifz al-bi’ah), dan pendekatan
munasabah al-Biga'n memperlihatkan bahwa kerusakan ekologis mencerminkan kerusakan
spiritual, sementara pemeliharaan lingkungan merupakan manifestasi kesalehan,
ketundukan, dan keimanan kepada Allah Swt.

Ekologi modern menegaskan keterhubungan seluruh unsur alam, magasid memberikan
kerangka normatif bahwa kelestarian lingkungan adalah bagian dari kemaslahatan
(maslahah) yang wajib dijaga, dan tafsir al-Biga‘l menambahkan kedalaman spiritual bahwa

upaya merawat bumi adalah bentuk ibadah yang merefleksikan tauhid, amanah, dan rasa

14



'!!I l"’ LT3 Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
> Q’ anuna “Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

syukur. Dengan demikian, etika ekologis dalam Islam bersifat holistik: ilmiah, syar‘i, sekaligus
spiritual. Penelitian ini menegaskan pentingnya ekoteologi sebagai pendekatan untuk
menghadapi krisis lingkungan, serta mendorong penguatan kesadaran bahwa menjaga
lingkungan bukan hanya agenda ilmiah atau kebijakan, tetapi bagian dari identitas

keagamaan manusia sebagai khalifah di bumi dan bentuk pengabdian kepada Allah.

DAFTAR REFERENSI

Afifah, Sintia Nur. “Bencana Alam Di Aceh Dan Sumatera Akibat Kerusakan Ekologi, Bukan
Sekadar Fenomena Alam.” NU Online, 2025. https://jakarta.nu.or.id/nasional/bencana-
alam-di-aceh-dan-sumatera-akibat-kerusakan-ekologi-bukan-sekadar-fenomena-
alam-R6Xu4.

Al-Biqa'i. Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Jilid 1. Kawait: Dar Al-Kitab Al-
Islamiy, 1984.

Azzahra, Syaira, and Siti Maysithoh. “Peran Muslim Dalam Dalam Pelestarian Lingkungan:
Ajaran Dan Praktik.” At-Thullab: Jurnal Mahasiswa Studi Islam 6, no. 1 (2024): 1568-79.
https://journal.uii.ac.id/thullab/article/view/34161.

Barizi, Ahmad, and S D A Defi Yufarika. “Ekologi Dalam Al-Quran Dan Hadis: Implikasinya
Terhadap Kurikulum Pendidikan Islam.” Al-Madrasah: Jurnal Ilmiah Pendidikan
Madrasah  Ibtidaiyah 9, mo. 2 (2025): 1033—47. https://jurnal.stig-
amuntai.ac.id/index.php/al-madrasah/article/view/4822.

Jazuli, Ahzami Samiun. 2004. Al-Hayaatu fil-Qur’an al-Kariim. Terjemahan oleh Sari Narulita
dkk. Depok: Gema Insani.

Muhammad. “Kajian Ayat-Ayat Al-Quran Tentang Pelestarian Lingkungan Hidup.” Jurnal
Alwatzikhoebillah: Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 9, no. 2 (2023): 528—
40.
https://journal.iaisambas.ac.id/index.php/ALWATZIKHOEBILLAH/article/view/2259.

Reflita, Imam Arif Purnawan, Idrianto Faishal, Abdul Hakim, Nurbaiti, Zarkasyi Afif, Salim
Rusdi Cahyono, Muhammad Mundzir, and Fahrurozi. Tafsir Ayat-Ayat Ekologi:
Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur’an. Jakarta: Kementerian Agama RI,

2025,

Rohmah, Siti, and Erna Herawati. Hukum Islam Dan Etika Pelestarian Ekologi. Malang: Malang:
UB Press, 2021.

Thohari, K H Fuad. Islam Perspektif Akidah Dan Ibadah. Yogyakarta: Jejak Pustaka, 2022.

Wardatutsaniyah, Tiara. “Corak Tafsir Maqashidi Dalam Tafsir Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-

15



'!!I r’ LT3 Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid, Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra
> Q’ anuna “Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1- 16)

Ayat Wa Al-Suwar Karya Al-Biqa ‘1.” Al-Misykah: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 5, no.
1 (2024): 52—75.
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/almisykah/article/view/23894.

Yitinah, and Dwi Noviani. “Ayat-Ayat Al-Qur'an Tentang Lingkungan; Perspektif Islam Dalam

Menjaga Kelestarian Alam.” jurnal Kolaboratif Sains 7, no. 11 (2024): 4367-81.
https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS/article/view/6423.

16



