
Qur’anuna: 

Jurnal Studi  

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 
https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT  

Vol. 2 No. 1 – Januari, 2026 

 

 
 

1 
 

E-ISSN: 3109-9742 Halaman 1-16

 
Menjaga Lingkungan sebagai Ibadah: Analisis Keterkaitan Iman 

dan Ekologi dalam Tafsir Al-Biqā‘ī (Naẓm al-Durar) 
 

*Lislis Lisnawatiningsih1, Zaenal Khalid2, Nur Aida Hasanah3, Syifa Selvia Azzahra4 
1Universitas Islam, Cirebon, Indonesia 

2-4Institut Agama Islam (IAI) Persis, Garut, Indonesia 
*Penulis Korespondensi: lislislisnawatiningsih@uicirebon.ac.id 

 

Diterima: 05/01/2026; Disetujui: 13/01/2026; Diterbitkan: 17/01/2026. 

 
Abstract : Increasing environmental damage in the contemporary era requires a strong ethical and 

theological foundation in conservation efforts. From an Islamic perspective, protecting the 

environment is not only understood as a social responsibility, but also as a form of worship 

related to faith. This study aims to analyze the relationship between faith and ecology in Al-

Biqā‘ī's interpretation and to emphasize the concept of protecting the environment as part 

of worship practices. The method used is the Mauḍū’ī (thematic) interpretation method, by 

compiling verses from the Qur'an related to the environment, human stewardship, and the 

prohibition of destruction on earth, then analyzing them based on Al- Biqā‘ī's 

interpretation. The results of the study on QS. Al-Baqarah: 30, QS. Al-'Araf: 56, QS. Rad: 11, 

QS. al-Mulk: 15 in Al-Biqā‘ī's interpretation (Nadzm Al-Durar) show that protecting the 

environment is not only an ethical obligation but also part of worship and the mandate of 

human stewardship. Conversely, environmental destruction is understood as a form of 

denial of the divine mandate. Al-Biqā‘ī's interpretation has strong relevance in responding 

to contemporary ecological challenges and provides a theological basis that protecting the 

environment is an important part of worship in Islam. 

Keyword : Ecology; Al-Biqā‘ī; Hifz al-Bī’ah; Iman; Worship 

Abstrak : Krisis lingkungan kontemporer menuntut penguatan landasan etis dan teologis dalam 

upaya pelestariannya. Dalam perspektif Islam, menjaga alam bukan sekadar tanggung 

jawab sosial, melainkan bentuk manifestasi iman. Penelitian ini bertujuan menganalisis 

korelasi iman dan ekologi dalam penafsiran al-Biqā’ī serta menegaskan pelestarian 

lingkungan sebagai praktik ibadah. Menggunakan metode tafsir maudū’ī (tematik), 

penelitian ini menghimpun ayat-ayat terkait lingkungan, kekhalifahan, dan larangan 

kerusakan bumi. Hasil analisis terhadap QS. al-Baqarah [2]: 30, QS. al-A’rāf [7]: 56, QS. 

ar-Ra’d [13]: 11, dan QS. al-Mulk [67]: 15 dalam Tafsīr Naẓm al-Durar menunjukkan bahwa 

menjaga lingkungan merupakan bagian integral dari amanah kekhalifahan dan 

pengabdian kepada Allah. Sebaliknya, kerusakan ekologis dipahami sebagai bentuk 

disrupsi spiritual dan pengingkaran amanah Ilahiah. Pemikiran Al-Biqā’ī memberikan 

basis teologis yang kuat bagi ekoteologi Islam, di mana pelestarian alam diposisikan 

sebagai dimensi fundamental dalam praktik peribadatan. 

Kata Kunci : Ekologi; Al-Biqā‘ī; Hifz al-Bī’ah; Iman; Ibadah 

https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT
mailto:lislislisnawatiningsih@uicirebon.ac.id


Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

2  

PENDAHULUAN 

Krisis ekologi bukan lagi isu masa depan, ia sedang berlangsung hari ini. Pemanasan global, 

deforestasi, dan polusi telah merusak keseimbangan bumi hingga mengancam keberlanjutan 

hidup manusia.1 Di Indonesia, dalam satu tahun terakhir, telah kehilangan lebih dari 175,4 

ribu hektare hutan. Padahal hutan Indonesia merupakan habitat 17% spesies flora-fauna 

dunia.2 Kerusakan di darat dan di laut, sebagimana ditegaskan dalam QS. ar-Rūm [30]: 41, 

merupakan konsekuensi dari tangan manusia yang telah mengabaikan nilai-nilai Ilahiah dan 

mandatnya sebagai pemelihara alam. 

Diskursus mengenai isu lingkungan dalam perspektif Al-Qur’an telah banyak dikaji oleh 

para sarjana. Muhammad (2023) mengeksplorasi sinergi antara sains modern dan wahyu 

dalam merespons kerusakan lingkungan,3 sementara Yitinah dan Noviani (2024) 

menitikberatkan pada peran manusia sebagai khalīfah dalam mengelola bumi.4 Landasan 

filosofis dan etis penjagaan lingkungan juga telah dibahas oleh Azzahra dan Masyithoh 

(2024).5 Lebih lanjut, Kartika dkk. (2025) melakukan studi tematik yang menghubungkan 

tindakan ekologis dengan nilai-nilai spiritual. Berbagai literatur ini secara kolektif 

menegaskan bahwa Islam memiliki basis teologis yang kuat terhadap pelestarian alam 

melalui pendekatan tafsir tematik dan filosofis. 

Meskipun kajian ekologi Al-Qur’an telah berkembang, penelitian yang menelaah 

ekoteologi dalam Tafsir al-Biqa‘ī (Naẓm al-Durar) masih relatif jarang dibahas. Padahal, tafsir 

Naẓm al-Durar dikenal dengan corak linguistik dan munasabahnya yang mengungkap 

korelasi antarayat dan antarsurah.6 Kesenjangan ini menunjukkan perlunya sebuah studi 

yang menggali nilai-nilai ekologis melalui struktur keserasian ayat yang ditawarkan oleh al-

Biqā‘ī guna menemukan tujuan (maqāṣid) penciptaan alam secara lebih mendalam. 

Berangkat dari kesenjangan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk merumuskan 

konstruksi ekoteologi Al-Qur’an melalui kacamata Tafsir Naẓm al-Durar. Secara spesifik, 

 
1 Ahmad Barizi and S D A Defi Yufarika, “Ekologi Dalam Al-Quran Dan Hadis: Implikasinya Terhadap Kurikulum 

Pendidikan Islam,” Al-Madrasah: Jurnal Ilmiah Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah 9, no. 2 (2025): 1033, 

https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-madrasah/article/view/4822. 
2 Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur’an (Jakarta: 

Kementerian Agama RI, 2025). 
3 Muhammad, “Kajian Ayat-Ayat Al-Quran Tentang Pelestarian Lingkungan Hidup,” Jurnal Alwatzikhoebillah: 

Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 9, no. 2 (2023): 528–40, 

https://journal.iaisambas.ac.id/index.php/ALWATZIKHOEBILLAH/article/view/2259. 
4 Yitinah and Dwi Noviani, “Ayat-Ayat Al-Qur’an Tentang Lingkungan; Perspektif Islam Dalam Menjaga 

Kelestarian Alam,” Jurnal Kolaboratif Sains 7, no. 11 (2024): 4367–81, 

https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS/article/view/6423. 
5 Syaira Azzahra and Siti Maysithoh, “Peran Muslim Dalam Dalam Pelestarian Lingkungan: Ajaran Dan Praktik,” 

At-Thullab: Jurnal Mahasiswa Studi Islam 6, no. 1 (2024): 1568–79, 

https://journal.uii.ac.id/thullab/article/view/34161. 
6 Tiara Wardatutsaniyah, “Corak Tafsir Maqashidi Dalam Tafsir Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar 

Karya Al-Biqa ‘I,” Al-Misykah: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 5, no. 1 (2024): 52, 

https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/almisykah/article/view/23894. 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

3  

penelitian ini hendak menganalisis bagaimana al-Biqā‘ī membangun argumentasi mengenai 

pelestarian alam melalui relasi rububiyah dan ‘ubudiyah dalam ayat-ayat ekologis yang 

terpilih. Dengan menggunakan metode tafsir tematik (mauḍū’ī), penelitian ini berupaya 

memetakan prinsip-prinsip teologis yang mengintegrasikan dimensi spiritual dengan aksi 

nyata pelestarian alam. 

Urgensi penelitian ini terletak pada upayanya memberikan solusi spiritual di tengah 

kebuntuan penanganan krisis lingkungan yang selama ini cenderung bersifat teknokratis. 

Kebaruan (novelty) penelitian ini ditemukan pada penggunaan pendekatan munāsabah al-

Biqā‘ī untuk membaca isu lingkungan, yang selama ini belum banyak dieksplorasi dalam studi 

ekoteologi Islam. Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah tafsir tematik 

dengan menghadirkan perspektif tafsir klasik-linguistik dalam merespons tantangan ekologis 

modern, sekaligus menegaskan bahwa menjaga bumi adalah bagian integral dari identitas 

keimanan seorang Muslim. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan studi kualitatif dengan jenis riset kepustakaan (library 

research) yang menggunakan metode tafsir tematik (mauḍū’ī). Pendekatan ini 

diterapkan dengan menghimpun ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan isu 

lingkungan untuk dianalisis secara komprehensif. Adapun sumber data utama dalam 

penelitian ini adalah Al-Qur’an al-Karim, dengan data primer berupa kitab Tafsir Naẓm 

al-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa al-Suwar karya Ibrahim bin Umar al-Biqā’ī. Sedangkan 

data sekunder bersumber dari berbagai literatur relevan seperti buku fikih ekologi, 

jurnal ilmiah mengenai ḥifẓ al-bī’ah, serta artikel terkait ekoteologi Islam.7 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, dengan menelusuri dan 

mencatat ayat-ayat serta penafsiran al-Biqā’ī yang berkaitan dengan tema ekologi. Data 

yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis. Analisis 

diawali dengan mereduksi data untuk memilih bagian yang paling relevan, lalu 

menyusun hubungan antar ayat (munāsabah) secara sistematis. Tahap akhir berupa 

interpretasi mendalam yang mengaitkan hasil tafsir dengan maqāṣid al-syari’ah untuk 

membentuk sintesis ekoteologi yang komprehensif. 

 

HASIL DAN DISKUSI 

Otoritas Intelektual al-Biqā’ī dan Karakteristik Metodologis Tafsir Naẓm al-Durar 

Keteguhan intelektual al-Biqā’ī ditempa melalui perjalanan hidup yang berat dan 

pendidikan yang luas. Sebagai ulama multidisiplin, ia menghasilkan karya monumental Naẓm 

al-Durar yang berfokus pada metodologi tanāsub. Kecerdasannya sudah tampak sejak kecil 

 
7 Muhammad, “Kajian Ayat-Ayat Al-Quran Tentang Pelestarian Lingkungan Hidup,” 530. 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

4  

saat menghafal Al-Qur'an pada usia sepuluh tahun, sebelum akhirnya menetap di Damaskus 

untuk memperdalam ilmu pasca-tragedi keluarga yang menimpa dirinya. Perjalanan 

intelektual al-Biqā’ī tidak hanya berpusat di Damaskus, tetapi meluas ke al- Quds, Kairo, dan 

Hijaz. Dalam pengembaraan ilmiah itu, ia berguru kepada sejumlah ulama otoritatif, seperti 

Ibn al-Jazari dalam ilmu qirā’ah, tafsir, hadis, fikih, dan bahasa. Beliau juga belajar pada Ibn 

Ḥajar al-‘Asqalānī, Al-Tāj bin Bahādir, Al-Taqī al-Ḥusānī, Al-Tāj al-Garābilī, Abū al-Fāḍil al-

Maghribī, dan al-Qayyānī.8 Guru-guru tersebut berkontribusi dalam kemapanan intelektual 

al-Biqā’ī.9 

Kekayaan latar belakang pendidikan dan kedalaman penguasaan disiplin keilmuan 

tersebut sangat berpengaruh terhadap corak penafsiran guru-gurunya. Hal ini tampak jelas 

dalam karya monumentalnya, Naẓm al-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa al-Suwar, kitab tafsir 

dengan metode tahlili dan corak lugawī, serta menempatkan kajian tanāsub (korelasi 

antarayat dan antarsurah) sebagai fokus utama. Alasan beliau menyusun kitab tafsir tersebut 

adalah karena susunan ayat atau surah termasuk dalam kemukjizatan Al-Qur’an, dan 

meskipun banyak kitab tafsir yang membahas korelasi, namun masih sedikit yang membahas 

korelasi ayat dan surahnya secara mendalam.10 

Selain itu, dinamika sosial dan intelektual yang dihadapi al-Biqā’ī turut membentuk 

karakter pemikirannya. Penolakannya terhadap kecenderungan taklid serta keberaniannya 

memperkenalkan metode penafsiran yang pada masanya dianggap tidak lazim menyebabkan 

ia mengalami resistensi, khususnya ketika tinggal di Kairo. Fitnah dan tekanan yang hampir 

berujung pada ancaman hukuman mati tidak mematahkan komitmennya terhadap nilai-nilai 

ilmiah. Sebaliknya, pengalaman tersebut mempertegas integritas akademiknya dan 

mendorongnya menyempurnakan karya tafsirnya selama lebih dari dua dekade. Sikap zuhud, 

independensi pemikiran, serta ketidakbergantungannya kepada otoritas politik semakin 

memperkuat otentisitas pandangan-pandangannya dalam menafsirkan Al-Qur’an.11 

 

Prinsip-Prinsip Teologis Pelestarian Lingkungan dalam Al-Qur’an 

Ekoteologi dalam Al-Qur’an menghadirkan paradigma holistik yang memposisikan alam 

bukan sekadar objek material, melainkan bagian dari sistem ketuhanan yang sakral dan 

terikat dengan tanggung jawab moral manusia. Melalui terminologi bī’ah, Al-Qur’an 

membangun diskursus mengenai hubungan harmonis antara Tuhan, manusia, dan 

lingkungan sebagai rumah tinggal yang harus dijaga keseimbangannya. 

Sementara itu, teologi bermakna ilmu tentang Tuhan atau pemikiran mengenai 

 
8 Wardatutsaniyah, “Corak Tafsir Maqashidi Dalam Tafsir Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Karya 

Al-Biqa ‘I.” 
9 K H Fuad Thohari, Islam Perspektif Akidah Dan Ibadah (Yogyakarta: Jejak Pustaka, 2022), 178. 
10 Wardatutsaniyah, “Corak Tafsir Maqashidi Dalam Tafsir Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar 

Karya Al-Biqa ‘I.” 
11 Ibid. 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

5  

ketuhanan. Dengan demikian, secara terminologis, ekoteologi dapat diartikan sebagai telaah 

atau refleksi teologis tentang hubungan antara Tuhan, manusia, dan lingkungan alam. Dalam 

konteks Al-Qur’an, ekoteologi merujuk pada cara memahami dan menafsirkan wahyu Ilahi 

yang melihat alam sebagai bagian dari sistem ketuhanan yang utuh, sakral, dan terhubung 

dengan tanggung jawab moral manusia sebagai khalīfah.12 

ثَ   َرا ياهَا وَيُُالِكَ الْا
سِدَ فِ ضِ ليُِفا رَا َّسْلَ ۗوَاِذَا تَوَلّٰى سَعٰى فِِ الْا فَسَادَ  وَالن  ٢٠٥وَ اللّٰىُ لَْ يُُِبُّ الا

“Apabila berpaling (dari engkau atau berkuasa), dia berusaha untuk berbuat kerusakan di 

bumi serta merusak tanam-tanaman dan ternak. Allah tidak menyukai kerusakan.” (QS. al-

Baqarah [2]: 205) 

Pada ayat tersebut, terdapat kaitan erat dengan aspek teologis dalam kajian ekoteologi, 

yaitu bagaimana keimanan seseorang tercermin dari perlakuannya terhadap lingkungan. 

Ayat ini menunjukkan bahwa kerusakan yang terjadi di bumi, seperti merusak tanaman dan 

kehidupan, bukan hanya persoalan etika sosial atau ekologi semata, tetapi juga persoalan 

iman. Orang yang melakukan fasād digambarkan sebagai sosok yang secara lahiriah mungkin 

terlihat baik, namun sejatinya tidak memiliki kesadaran teologis akan tanggung jawabnya 

sebagai hamba dan khalīfah. Dalam konteks ekoteologi, ayat ini menegaskan bahwa menjaga 

lingkungan adalah bentuk ibadah dan ekspresi keimanan, sedangkan merusaknya 

menunjukkan keterputusan spiritual dari nilai-nilai Ilāhiyyah. 

Ayat yang mengaitkan persoalan iman dengan menjaga lingkungan juga terdapat pada 

ayat berikut: 

يَنَ اَخَاهُما  نا الِٰهٍ  شُعَيْبًاۗ وَاِلّٰٰ مَدا بُدُوا اللّٰىَ مَا لَكُما مِّ مِ اعا ۗ قَالَ يٰقَوا ه  فُوا   جَاۤءَتْكُْ قَدا  غيَُْْ كُما فَاَوا بِّ نا رَّ بَيِّنةٌَ مِّ

كَيالَ وَالْايِازَانَ وَلَْ تَباخَسُوا النَّاسَ   يَاۤءَهُْ الا دَ    اَش ْ ضِ بَعا رَا ا فِِ الْا سِدُوا اۗ وَلَْ تُفا كُما    اِصْلََحَِِ ٌ لَّ ذٰلكُِما خَيْا

ن انِا كُناتُما  ؤْمِنِيَْ  ٨٥ مُّ

“Dan kepada penduduk Madyan, Kami (utus) Syu'aib, saudara mereka sendiri. Dia berkata, 

‘Wahai kaumku! Sembahlah Allah. Tidak ada tuhan (sembahan) bagimu selain Dia. 

Sesungguhnya telah datang kepadamu bukti yang nyata dari Tuhanmu. Sempurnakanlah 

takaran dan timbangan, dan jangan kamu merugikan orang sedikit pun. Janganlah kamu 

berbuat kerusakan di bumi setelah (diciptakan) dengan baik. Itulah yang lebih baik bagimu jika 

kamu orang beriman.’" (QS. al-A’raf [7]: 85). 

نَ  سِدِيا لِحٰتِ كَالْاُفا ا وَعَمِلُوا الصى نَ اٰمَنوُا ذِيا عَلُ الَّ ارِ  فِِ الَْْرْضِ  اَما نَجا فُجَّ َ كَالا عَلُ الْاُتَّقِيْا  ٢٨اَما نَجا

“Pantaskah Kami memperlakukan orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan 

 
12 Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur’an. 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

6  

sama dengan orang-orang yang berbuat kerusakan di bumi? Atau pantaskah Kami 

mengangggap orang-orang yang bertakwa sama dengan orang-orang yang jahat?” (QS. Ṣād 

[38]: 28). 

Al-Qur’an menggunakan banyak istilah yang mengaitkan antara aspek spiritual dan 

lingkungan, terdapat 10 ayat yang relevan. Salah satunya istilah khalīfah terdapat dalam QS. 

al-Baqarah [2]: 30 menunjukkan kepemimpinan manusia di bumi yang membawa amanah, 

bukan mendominasi. Prinsip dasar dari ekoteologi dalam Al-Qur’an tidak lepas dari 

pandangan bahwa alam diciptakan Allah sebagai makhluk yang hidup, tunduk, dan bertasbih 

kepada-Nya, sebagaimana disebutkan sebagai berikut: 

ضُ وَمَنا   رَا وَالْا باعُ  مٰوٰتُ السَّ لَهُ السَّ يُسَبِّحُ    فِيِْْنَّۗ تُسَبِّحُ   اِلَّْ 
ٍ
ء نا شََا مْدِه  وَانِا مِّ نَ    بَِِ قَهُوا تَفا وَلٰكنِا لَّْ 

َّه   ا   تسَْبِيْحَهمُْۗ اِن را  ٤٤كَانَ حَليِامًا غَفُوا

“Langit yang tujuh, bumi dan semua yang ada di dalamnya bertasbih kepada Allah. Dan 

tidak ada sesuatu pun melainkan bertasbih dengan memuji-Nya, tetapi kamu tidak mengerti 

tasbih mereka. Sungguh, Dia Maha Penyantun, Maha Pengampun.” (QS. al-Isrā’: [17]: 44). 

اللّٰىَ   اَنَّ  تَرَ  ا  لَ  اَلََ بَالُ    يسَْجُدُ  ِ وَالْا مُ  وَالنُّجُوا قَمَرُ  وَالا سُ  ما وَالشَّ ضِ  رَا الْا فِِ  وَمَنا  مٰوٰتِ  السَّ فِِ  مَنا 

جَرُ   وَاۤبُّ وَالشَّ نَ    وَالدَّ ٌ مِّ ٌ حَقَّ عَلَياهِ    النَّاسِۗ وَكَثيِْا فَمًَ    العَْذَابُۗ وَكَثيِْا نِِ اللّٰىُ  ۗ مِنا    لَ  وَمَنا يُُّ كْرِم  انَِّ اللّٰىَ    مُّ

عَلُ مَا   ١٨ ۩ۗ يشََاۤءُ يَفا

“Tidakkah engkau tahu bahwa siapa yang ada di langit dan siapa yang ada di bumi bersujud 

kepada Allah, (demikian) juga matahari, bulan, bintang, gunung-gunung, pohon- pohon, 

hewan-hewan yang melata dan banyak di antara manusia (yang sujud). Tetapi banyak (juga 

manusia) yang pantas mendapatkan azab. Barangsiapa dihinakan Allah, tidak seorang pun 

yang akan memuliakannya. Sungguh, Allah berbuat apa saja yang Dia kehendaki.” (QS. al-Hajj 

[22]: 18). 

Semua makhluk bertasbih kepada Allah. Tasbih ini bisa dipahami sebagai keberfungsian 

yang menunjukkan keterhubungan dengan Tuhan, pemahaman ini disebutkan dalam QS. al- 

Isrā’ [17]: 44.13 

Ekoteologi berdiri di atas tiga pilar: tauhid, khalīfah, dan ‘adālah (keadilan). Ketiganya 

membentuk landasan moral yang kuat dalam mengatasi kerusakan ekologis yang melanda 

dunia. Konsep ekologi juga terdapat gagasan ḥifẓ al-bī’ah (perlindungan lingkungan) sebagai 

perluasan dari maqāṣid al-syari‘ah. Beberapa ulama fikih kontemporer, seperti Yūsuf al-

Qaraḍāwī menjelaskan bahwa menjaga lingkungan sebagai bagian dari ibadah.14 

 
13 Reflita et al. 
14 Reflita et al. 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

7  

 

Analisis Tematik Ayat-Ayat Ekologis dalam Perspektif Tafsir Naẓm al-Durar 

Penelusuran tematik terhadap ayat-ayat ekologi dalam tafsir al-Biqā’ī mengungkap bahwa 

mandat pemeliharaan bumi berakar langsung pada esensi penciptaan manusia sebagai 

khalīfah. Dalam penafsirannya terhadap surah al-Baqarah ayat 30, al-A’rāf ayat 56, ar-Ra’d ayat 

11, dan al-Mulk ayat 15, al-Biqā’ī menegaskan bahwa setiap interaksi manusia dengan 

lingkungan mengandung konsekuensi hukum rububiyah dan ‘ubudiyah. 

a. Mandat Kekhalifahan dalam QS. al-Baqarah {2}: 30: Sebuah Analisis Ekologi 

 

كَةِ وَاِذا قَالَ رَبُّكَ  
ِٕ
ضِ    لِلْمَل ىۤ رَا ا جَاعِلٌ فِِ الْا فِكُ    خَلِيْفَةً ۗ اِنِِّّ سِدُ فيِاهَا وَيَسا فا ياهَا مَنا يُّ

عَلُ فِ ا اَتََا ْٓ قَالُوا

مَاۤءَن  ِ سُ  الدد دِكَ وَنُقَدِّ نُ نُسَبِّحُ بِحَما نَ  لَََ ۗوَنَحا لَمُوا لَمُ مَا لَْ تَعا ْٓ اَعا ا  ٣٠قَالَ اِنِِّّ

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak menjadikan 

Khalīfah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan orang yang 

merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan 

menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak 

kamu ketahui.” 

Dalam tafsir al-Biqā’ī terhadap QS. al-Baqarah [2]: 30, dijelaskan bahwa seluruh alam 

semesta diciptakan Allah sebagai anugerah bagi manusia. Sebagian unsur alam menjadi 

sumber rezeki, sementara yang lain berfungsi sebagai sebab-sebab yang menopang 

keberadaan dan kelangsungan hidup manusia. Atas dasar itu, Allah menetapkan manusia 

sebagai khalīfah di bumi. Konsep khalīfah mengandung dua dimensi peran sekaligus: 

pertama, manusia sebagai “pengganti” atau wakil (representatif) Allah di bumi yang 

mengemban amanah untuk menghadirkan kehendak ilahi dalam pengelolaan alam; 

kedua, manusia sebagai pemimpin di antara sesamanya yang bertanggung jawab menjaga 

keteraturan sosial dan keberlanjutan kehidupan.15 

Dengan posisi manusia sebagai khalīfah yang memikul mandat ilahi, al-Biqā’ī 

menegaskan bahwa setiap bentuk pengelolaan bumi mengandung unsur 

pertanggungjawaban. Hal ini selaras dengan sabda Nabi صلى الله عليه وسلم, “Setiap kalian adalah 

pemimpin, dan setiap kalian akan dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.” 

(HR. al-Bukhari). 

Hadis ini menegaskan bahwa kepemimpinan manusia di bumi mencakup seluruh 

lingkungan yang berada di bawah pengaruhnya, sehingga menjaga alam merupakan 

bagian dari amanah kepemimpinan yang harus dipertanggungjawabkan di hadapan 

Allah.16 

 
15 Al-Biqa’i, Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Jilid 1 (Kuwait: Dar Al-Kitab Al-Islamiy, 1984). 
16 Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur’an. 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

8  

Menurut al-Biqā’ī, ayat ini bukan hanya menjelaskan posisi manusia dalam kosmos, 

tetapi juga merupakan seruan halus kepada ibadah, ketaatan, dan cinta kepada Allah. Ia 

menegaskan bahwa relasi manusia dengan bumi harus didasari kesadaran spiritual bahwa 

seluruh aktivitas pemeliharaan, pembangunan, dan pengelolaan lingkungan merupakan 

bagian dari pengabdian kepada Sang Pencipta.17 

Para malaikat, dalam dialog tersebut, memandang manusia sebagai sosok yang 

berpotensi menimbulkan kerusakan melalui beragam bentuk maksiat dan dorongan 

syahwat, termasuk potensi tumpahnya darah secara tidak benar. Syahwat, dalam 

pandangan mereka, adalah kekuatan yang cenderung menggiring kepada kerusakan dan 

ketidakseimbangan. Namun, Allah menjawab kekhawatiran itu dengan firman- Nya, “Aku 

mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” Menurut al-Biqā’ī, pernyataan ini mengandung 

pesan bahwa di balik potensi negatif manusia, terdapat kapasitas besar untuk 

membangun, memelihara, dan menciptakan peradaban. Potensi akal, spiritualitas, dan 

kemampuan mengelola alam menjadikan manusia tidak hanya sebagai makhluk yang 

mampu berbuat salah, tetapi juga sebagai pembawa rahmat, keadilan, dan harmoni di 

bumi.18 

Dengan demikian, tafsir al-Biqā’ī menegaskan bahwa tanggung jawab ekologis manusia 

berakar langsung pada mandat kekhalifahan dan orientasi ibadah. Pemeliharaan 

lingkungan bukan sekadar tugas sosial atau ekologis, tetapi manifestasi dari iman dan cinta 

kepada Allah serta bagian dari upaya mewujudkan kemaslahatan dan keseimbangan yang 

menjadi tujuan penciptaan. 

b. QS. al- A’rāf [7]: 56: Larangan Perusakan dan Harmonisasi Alam 

ا   فا خَوا هُ  عُوا وَادا لََحِهَا  اِصا دَ  بَعا ضِ  رَا الْا فِِ  ا  سِدُوا تُفا طَمَعًاۗ وَلَْ  نَ    وَّ مِّ بٌ  قَرِيا اللّٰىِ  َتَ  رَحْا انَِّ 

 َ سِنيِْا  ٥٦الْاُحا

“Janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah diatur dengan baik. Berdoalah 

kepada-Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat 

dengan orang-orang yang berbuat baik.” 

Dalam penafsiran al-Biqā’ī terhadap surah al-A‘rāf ayat 56, firman Allah   ِِا ف سِدُوا وَلَْ تُفا

لََحِهَا اِصا دَ  بَعا ضِ  رَا  dipahami sebagai perintah yang menegaskan kewajiban manusia الْا

untuk memenuhi hak rububiyah dan ‘ubudiyah. Larangan “janganlah kalian membuat 

kerusakan di bumi setelah Allah memperbaikinya” mengandung makna bahwa bumi telah 

ditata sedemikian rupa oleh Allah, dilengkapi dengan berbagai manfaat, keseimbangan 

ekologis, dan mekanisme kehidupan, sehingga manusia dituntut untuk menjaga 

 
17 Al-Biqa’i, Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Jilid 1. 
18 Al-Biqa’i. 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

9  

keteraturan tersebut, bukan merusaknya.19 

Al-Biqā’ī menekankan bahwa ayat ini tidak sekadar melarang tindakan destruktif secara 

fisik, tetapi juga mencakup segala bentuk perilaku yang mengganggu keseimbangan dan 

kemaslahatan, baik berupa kezaliman, pemborosan, eksploitasi berlebihan, maupun sikap 

tidak amanah terhadap sumber daya alam. Pemeliharaan bumi menjadi bagian dari 

penghambaan karena ia mencerminkan ketaatan kepada aturan-aturan Allah dalam 

pengelolaan ciptaan-Nya.20 

Lebih jauh, al-Biqā’ī menjelaskan bahwa jika manusia mampu menjaga bumi sesuai 

rambu-rambu Ilahi, memakmurkannya tanpa melampaui batas, maka hal itu akan 

mendekatkan mereka kepada rahmat Allah. Rahmat tersebut hadir tidak hanya dalam 

bentuk keberkahan materi, tetapi juga ketenangan, keseimbangan sosial, dan harmoni 

ekologis yang menjadi bagian dari tatanan yang dikehendaki-Nya. 

Pemaknaan ekologis ini sejalan dengan prinsip rahmah yang ditegaskan Nabi 

Muhammad صلى الله عليه وسلم. Dalam hadis disebutkan, ( 
ِ
حَُْكُما مَنا فِِ ال هسمًَء يَرا ضِ  رََا الا ا مَنا فِِ  حَُْوا  (ارا

“Sayangilah makhluk yang ada di bumi, niscaya Dzat yang di langit akan menyayangi 

kalian.” (HR. Tirmiżī oleh Abd Allāh bin ‘Amr)21 

Hadis ini menempatkan kasih sayang kepada penghuni bumi, baik manusia maupun 

seluruh makhluk lainnya, sebagai prasyarat turunnya rahmat Allah. Dengan demikian, 

larangan berbuat kerusakan sebagaimana ditafsirkan al-Biqā’ī merupakan bentuk konkret 

dari rahmah dan ihsan, sebab menjaga keberlangsungan bumi adalah manifestasi kasih 

sayang dan keimanan yang benar. Ayat dan hadis tersebut sama- sama menegaskan bahwa 

perilaku ekologis tidak dapat dipisahkan dari kualitas iman. 

c. QS. ar-Ra’d [13]: 11: Transformasi Kesadaran Spiritual dalam Pelestarian Lingkungan 

بٰتٌ    لَ   نْْۢ بيَِْ مُعَقِّ هِ    مدِ فَظُوْنهَ    وَمِنْ خَلْفِه  يَدَيا ِ ۗ مِنا    يََْ ا  اَمْرِ اللّد  وا ُ مٍ حَتىى يُغَيِّْ ُ مَا بقَِوا انَِّ اللّٰىَ لَْ يُغَيِّْ

نفُْسِهمِْۗ مَا  مٍ  بَِِ ءًاوَاِذَآ اَرَادَ اللّٰىُ بقَِوا نا   لَ  نوَمَافَلََ مَرَدَّ  سُوْۤ الٍ  دُوْنِه  لََمُا مِّ  ١١مِنا وَّ

“Baginya (manusia) ada (malaikat-malaikat) yang menyertainya secara bergiliran dari 

depan dan belakangnya yang menjaganya atas perintah Allah. Sesungguhnya Allah tidak 

mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa yang ada pada diri mereka. 

Apabila Allah menghendaki keburukan terhadap suatu kaum, tidak ada yang dapat 

menolaknya, dan sekali-kali tidak ada pelindung bagi mereka selain Dia.” 

 
19 Al-Biqa’i. 
20 Ibid. 
21 Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur’an. 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

10  

Dalam penafsiran al-Biqā’ī terhadap surah ar-Ra‘d ayat 11, ia menyoroti kecenderungan 

manusia yang ketika memperoleh kekuasaan atau kendali atas suatu wilayah, kerap 

terjerumus pada tindakan sewenang-wenang dan merusak tatanan bumi. Kerusakan ini 

tidak hanya dipahami dalam konteks sosial dan moral, tetapi juga mencakup kerusakan 

terhadap lingkungan, sumber daya alam, dan keseimbangan kehidupan. Al-Biqā’ī 

kemudian menegaskan relevansi firman Allah   ا وا ُ مٍ حَتىى يُغَيِّْ ُ مَا بقَِوا نفُْسِهمِْۗ مَا  اِنَّ اللّٰىَ لَْ يُغَيِّْ   بَِِ

﴾ ﴿ sebagai prinsip transformasi etis dan spiritual yang menjadi syarat bagi perbaikan 

kondisi suatu masyarakat.22 

Menurut al-Biqā’ī, perubahan keadaan eksternal tidak akan terwujud tanpa perubahan 

internal berupa perbaikan niat, akhlak, dan perilaku. Dengan demikian, manusia dituntut 

untuk membiasakan diri melakukan amal-amal baik, menumbuhkan sifat amanah, serta 

menjauh dari karakteristik para pelaku kerusakan—baik kerusakan moral maupun 

kerusakan ekologis. Ayat ini menunjukkan bahwa kondisi bumi sangat bergantung pada 

kondisi batin manusia; ketika manusia mengembangkan kesalehan, keadilan, dan 

kepedulian terhadap lingkungan, maka Allah akan membuka jalan bagi hadirnya 

keberkahan dan kemakmuran. Sebaliknya, ketika manusia membiarkan kezaliman dan 

ketamakan berkuasa dalam dirinya, kerusakan ekologis dan sosial akan menjadi 

konsekuensi yang tak terhindarkan.23 

Tafsir al-Biqā’ī atas ayat ini memperkuat gagasan bahwa menjaga lingkungan 

merupakan bagian integral dari proses penyucian diri dan perbaikan moral. Relasi antara 

iman, akhlak, dan kondisi ekologis menjadi sangat jelas bahwa lingkungan yang sehat 

adalah cerminan jiwa manusia yang sehat, sementara kerusakan lingkungan adalah 

refleksi dari kerusakan batin manusia itu sendiri.24 Konsep perubahan diri dalam ayat ini 

memperoleh penguatan dari sabda Nabi صلى الله عليه وسلم bahwa, 

ِ أَنا يَناقُصَ مِ  دَهُ مِنا غَيْا رُ مَنا عُمِلَ بَِِا بَعا رُهَا وَاَجا لََمِ سُنَّةا حَسَنةَا فَلَهُ أَجا نا  مَنا سَنَّ فِِ الِإسا

رُ مَنا عَمِلَ بَِِا مِنا بَ  رُها وَوِزا لََمِ سُنَّةا سَيِّئَةا كَانَ عَلَياهِ وِزا ءٌ، وَمَنا سَنَّ فِِ الِإسا دِ أُجُورِهِما شََا هِ  عا

ءٌ  زَارِهِما شََا ِ أََنا يَنقُصَ مِنا أَوا  مِنا غَيْا

"Barangsiapa yang membiasakan kebiasaan yang baik dalam Islam, maka baginya 

pahalanya dan pahala bagi yang melaksanakannya sesudahnya, dengan tidak dikurangi 

sedikit pun dari pahala mereka. Dan barangsiapa yang membiasakan kebiasaan buruk 

dalam Islam, maka baginya dosanya dan dosa orang-orang yang melaksanakan sesudahnya 

 
22 Al-Biqa’i, Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Jilid 1. 
23 Ibid. 
24 Ibid. 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

11  

dengan tidak dikurangi sedikit pun dari dosa-dosa mereka." (HR. Muslim)25 

Dalam konteks ekologis, hadis ini menegaskan bahwa kebiasaan menjaga atau merusak 

lingkungan tidak berhenti pada pelakunya, tetapi ikut mewariskan keberkahan atau 

kerusakan bagi masyarakat dan bumi secara kolektif. 

d. QS. al-Mulk [67]: 15: Signifikansi Eksplorasi Bumi dan Etika Pemanfaatan Sumber Daya 

ا مِنا  ا فِِا مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا شُوا لْا فَاما ضَ ذَلُوا رَا زْقِه ۗ هُوَ الَّذِيا جَعَلَ لَكُمُ الْا ِ رُ  رد لَياهِ النُّشُوا
 ١٥وَاِ

“Dialah yang menjadikan bumi untuk kamu dalam keadaan mudah dimanfaatkan. Maka, 

jelajahilah segala penjurunya dan makanlah sebagian dari rezeki-Nya. Hanya kepada-Nya 

kamu (kembali setelah) dibangkitkan.” 

Dalam penafsiran al-Biqā’ī terhadap surah al-Mulk ayat 15, frasa bahwa Allah 

menjadikan bumi żalūlan (jinak, mudah dikelola, dan tunduk kepada manusia) 

menunjukkan bahwa seluruh struktur bumi, beragam sumber daya alam, dan mekanisme 

ekologis telah dipersiapkan sedemikian rupa agar dapat dimanfaatkan demi kelangsungan 

hidup manusia. Penjinakan ini bukan menunjukkan superioritas manusia atas bumi secara 

mutlak, tetapi justru menegaskan adanya amanah besar dalam memanfaatkan 

ketersediaan tersebut secara bijaksana dan proporsional.26 

Al-Biqā’ī  juga menyoroti kata manākibihā sebagai isyarat agar manusia “berjalan” di 

muka bumi dengan kesadaran spiritual. Aktivitas manusia, baik bekerja, mengeksplorasi, 

mencari rezeki, maupun memanfaatkan potensi alam, hendaknya dilakukan dalam 

keadaan tunduk, rendah hati, penuh ketenangan, serta disertai rasa syukur kepada Allah 

yang telah menundukkan bumi untuk mereka. Kesadaran ini, menurut al-Biqā’ī, 

seharusnya melahirkan etika ekologis yang menjaga manusia dari sikap arogan terhadap 

alam dan mendorong perilaku yang harmonis, tidak merusak, dan sesuai batas-batas yang 

telah ditetapkan oleh Allah.27 

Ayat ini menegaskan bahwa pemanfaatan bumi bukan hanya aktivitas ekonomi atau 

sosial, tetapi merupakan bagian dari ibadah. Rasa syukur dan ketundukan kepada Allah 

harus tercermin dalam cara manusia mengelola sumber daya, menjaga kelestarian 

lingkungan, dan menjaga keseimbangan ekosistem. Tafsir al-Biqā’ī atas ayat ini 

memperlihatkan hubungan erat antara iman, kesadaran diri sebagai makhluk yang lemah, 

dan perilaku ekologis yang bertanggung jawab.28 

Keterkaitan etika pemanfaatan bumi yang ditegaskan dalam ayat ini sejalan dengan 

hadis Nabi صلى الله عليه وسلم tentang kewajiban memakmurkan lingkungan.29 

 
25 Ahzami Samiun Jazuli, “Al-Hayaatu fil-Qur’an al-Kariim” (terj. Sari Narulita dkk), (Depok: Gema Insani, 2004): 5. 
26 Al-Biqa’i, Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Jilid 1. 
27 Ibid. 
28 Ibid. 
29 Ibid. 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

12  

ٌ أَوا إِناسَانٌ أَوا بَِيِمَةٌ إلَِّْ كَانَ   ا فَيَأاكُلُ مِناهُ طَيْا عا رَعُ زَرا ا أَوا يَزا سا رِسُ غَرا لِمٍ يَغا لَهُ بهِِ صَدَقَةٌ مَا مِنا مُسا  

“Tidaklah seorang muslim pun yang bercocok tanam atau menanam satu tanaman, lalu 

tanaman itu dimakan oleh burung, atau manusia, atau hewan, melainkan itu menjadi 

sedekah baginya.” (HR. Bukhārī) 

Hadis tentang keutamaan menanam, menunjukkan bentuk konkret dari pemanfaatan 

bumi yang bertanggung jawab. Jika Allah telah menjadikan bumi żalūlan (mudah dikelola 

dan menyediakan sumber rezeki) maka manusia tidak hanya diperintahkan untuk 

“berjalan dan makan” dari karunia tersebut, tetapi juga untuk mengembalikannya dalam 

bentuk kebermanfaatan yang terus berlanjut. Dengan demikian, hadis ini menegaskan 

bahwa syukur dan ketundukan kepada Allah sebagaimana diperintahkan dalam surah al-

Mulk ayat 15 harus diwujudkan melalui tindakan-tindakan ekologis yang mendukung 

keberlanjutan kehidupan, seperti menanam dan menjaga kelestarian alam. 

 

Sintesis Ekoteologi al-Biqā’ī: Menjaga Lingkungan sebagai Ibadah dan Implementasi Ḥifẓ 

al-Bī’ah 

Dalam kerangka maqāṣid al-syari‘ah kontemporer, upaya perlindungan lingkungan atau 

ḥifẓ al-bī’ah bertransformasi dari sekadar kewajiban sosial menjadi inti dari etika syariat untuk 

mewujudkan kemaslahatan umum.30 Sintesis penafsiran al-Biqā’ī memperkuat posisis ini 

dengan memberikan landasan spiritual bahwa merawat alam identik dengan merawat 

hubungan vertikal manusia kepada Allah Swt. Penambahan unsur ḥifẓ al-bī’ah dalam daftar 

maqāṣid menunjukkan kesadaran baru bahwa dimensi ekologis tidak dapat lagi diletakkan di 

pinggir, tetapi harus masuk dalam inti etika syariah. Kerusakan lingkungan berarti hilangnya 

maṣlaḥah dan munculnya mafsadah yang meluas, yang secara prinsip ditolak oleh syariah. 

Karena itu, menjaga lingkungan merupakan praktik keagamaan yang tidak hanya berorientasi 

pada ibadah ritual, tetapi juga ibadah sosial dan kosmik yang berdampak langsung pada 

tatanan kehidupan dunia. 

Refleksi ini menjadi semakin kaya ketika dikaitkan dengan tafsir al-Biqā’ī melalui karya 

monumental Naẓm al-Durar, yang menempatkan munāsabah sebagai metode utama untuk 

membaca keteraturan struktur ayat dan surat. al-Biqā’ī tidak memandang ayat-ayat ekologi 

sebagai teks yang berdiri sendiri, tetapi sebagai bagian dari rantai makna yang saling 

menyempurnakan. Dalam tafsirnya terhadap QS. al-Baqarah [2]: 30, misalnya, ia 

menempatkan tugas kekhalifahan bukan sebatas mandat sosial, tetapi amanah ibadah yang 

menuntut manusia untuk menghadirkan kehendak Allah dalam pengelolaan bumi. Relasi 

manusia dengan lingkungan, dalam pandangannya, merupakan bagian dari realisasi 

rububiyah dan ‘ubudiyah sehingga merawat alam identik dengan merawat hubungan 

 
30 Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur’an. 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

13  

spiritual dengan Allah. Demikian pula dalam QS. al-A‘rāf [7]: 56, ia menegaskan bahwa 

larangan merusak bumi mencakup dimensi ekologis, moral, dan spiritual, sehingga setiap 

tindakan yang mengacaukan tatanan alam berarti mengacaukan tatanan ibadah. 

Lebih jauh, penafsiran al-Biqā’ī terhadap QS. ar-Ra‘d [13]: 11 mengungkapkan bahwa 

kerusakan lingkungan merupakan refleksi dari kerusakan karakter manusia. Ia membaca ayat 

ini sebagai peringatan bahwa perubahan kondisi ekologis menuntut perubahan batin dan 

etika; lingkungan yang rusak menunjukkan adanya krisis spiritual dalam diri manusia. 

Sementara itu, QS. al-Mulk [67]: 15 ditafsirkan sebagai pengingat bahwa bumi yang 

“dijinakkan” (żalūlan) bukan untuk dieksploitasi secara serampangan, melainkan untuk 

dikelola dengan rasa syukur, rendah hati, dan penuh kesadaran akan batas-batas ilahi. Tafsir 

al-Biqā’ī memperlihatkan bahwa hubungan manusia dengan alam selalu bermakna spiritual, 

dan bahwa keberlanjutan ekologis bergantung pada kesucian batin serta kualitas iman 

seseorang. 

Dengan mempertemukan tiga bingkai pemikiran, yaitu ekologi, maqāṣid, dan tafsir al- 

Biqā‘ī, tampak bahwa menjaga lingkungan memiliki dimensi yang sangat holistik. Ekologi 

memberi bukti ilmiah bahwa manusia tidak dapat bertahan tanpa keseimbangan alam, 

maqāṣid al-syari‘ah memberikan struktur etis-yuridis, sementara tafsir al-Biqā’ī memberi ruh 

pengabdian. Analisis ini menegaskan bahwa menjaga lingkungan merupakan tujuan syariat 

yang melekat pada tugas kekhalifahan. Tafsir al-Biqā’ī kemudian memberikan landasan 

spiritual bahwa setiap tindakan ekologis merupakan ekspresi dari ibadah dan cinta kepada 

Allah. Ketiga perspektif ini saling melengkapi: ekologi memberi kesadaran tentang 

kebutuhan, maqāṣid memberi struktur etika dan hukum, sementara tafsir al-Biqā‘ī memberi 

kedalaman makna spiritual. 

Analisis ini pada akhirnya menegaskan bahwa menjaga lingkungan tidak dapat dipandang 

sekadar sebagai tugas administratif, proyek kebijakan, atau kepentingan ilmiah. Ia adalah 

ibadah yang melibatkan dimensi batin dan lahir manusia; ibadah yang tercermin dalam cara 

manusia memperlakukan rumahnya, alamnya, dan sesama makhluk. Kerusakan ekologis 

menjadi indikator bahwa manusia tengah menjauh dari fitrah yang ditetapkan Allah, 

sementara pelestarian alam menjadi jalan untuk kembali kepada-Nya. Dengan demikian, 

penelitian ini menempatkan ekoteologi bukan sebagai wacana tambahan dalam studi Islam, 

tetapi sebagai inti dari spiritualitas yang mengikat manusia dengan Tuhan melalui amanah 

pemeliharaan bumi. Refleksi ini menjadi pengingat bahwa masa depan bumi sangat 

ditentukan oleh sejauh mana manusia memahami bahwa setiap langkah yang ia ambil di atas 

bumi, baik merusak maupun merawatnya adalah bagian dari pertanggungjawabannya 

sebagai khalīfah dan hamba Allah. 

 

 

 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

14  

Diskursus Menjaga Lingkungan sebagai Manifestasi Iman dan Praktik Ibadah 

Refleksi mendalam atas relasi antara iman dan ekologi menunjukkan bahwa krisis 

lingkungan yang terjadi di era kontemporer merupakan cerminan dari disrupsi spiritualitas 

manusia. Dengan memposisikan pelestarian alam sebagai bentuk pengabdian kepada Allah, 

maka setiap tindakan ekologis bagi seorang muslim merupakan perwujudan nyata dari 

kualitas ketauhidan dan rasa syukurnya. Krisis ekologis yang terjadi saat ini, mulai dari 

deforestasi, pemanasan global, hingga kerusakan habitat, mengindikasikan bahwa manusia 

telah bergeser dari orientasi spiritual yang seharusnya mewarnai tindakan-tindakannya di 

bumi. Al-Qur’an tidak hanya melihat kerusakan sebagai fenomena fisik, melainkan sebagai 

refleksi dari kerusakan batin, sebagaimana ditegaskan dalam QS. ar- ūm [30]: 41. Dalam 

konteks ini, teori ekologi dan konsep ḥifẓ al-bī’ah dalam maqāṣid al-syari‘ah tidak dapat 

dilepaskan dari makna-makna spiritual yang ditegaskan kembali oleh al- Biqā‘ī dalam 

tafsirnya. 

Ekologi sebagai ilmu tentang hubungan makhluk hidup dengan lingkungannya 

memberikan landasan bahwa alam merupakan sistem yang terjalin secara integral. Kerusakan 

pada satu elemen mengganggu keseluruhan tatanan, sehingga alam tidak dapat diperlakukan 

sebagai objek yang terpisah dari manusia. Ekologi mendorong pemahaman bahwa eksistensi 

manusia sangat bergantung pada keberlanjutan alam, dan setiap tindakan destruktif pada 

lingkungan merupakan tindakan yang pada akhirnya merugikan manusia itu sendiri. 

Perspektif ini menemukan keselarasan dalam Al-Qur’an, yang secara konsisten 

menggambarkan alam sebagai makhluk yang tunduk, bertasbih, dan memiliki fungsi-fungsi 

yang telah ditentukan oleh Allah. Dengan demikian, pandangan ekologi modern 

sesungguhnya selaras dengan worldview Al-Qur’an yang memposisikan alam sebagai bagian 

integral dari sistem ketuhanan. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian terhadap pada QS. al-Baqarah [2]: 30, QS. al-A‘rāf [7]: 56, QS. ar-Ra’d [13]: 11, QS. 

al-Mulk [67]: 15 menunjukkan bahwa menjaga lingkungan dalam perspektif Al-Qur’an 

sebagaimana ditafsirkan oleh al-Biqā’ī dalam Naẓm al-Durar, bukan hanya kewajiban etis, 

tetapi merupakan bagian integral dari ibadah dan amanah kekhalifahan manusia. Integrasi 

antara teori ekologi, konsep maqāṣid kontemporer (khususnya hifz al-bī’ah), dan pendekatan 

munāsabah al-Biqā’ī memperlihatkan bahwa kerusakan ekologis mencerminkan kerusakan 

spiritual, sementara pemeliharaan lingkungan merupakan manifestasi kesalehan, 

ketundukan, dan keimanan kepada Allah Swt. 

Ekologi modern menegaskan keterhubungan seluruh unsur alam, maqāṣid memberikan 

kerangka normatif bahwa kelestarian lingkungan adalah bagian dari kemaslahatan 

(maṣlaḥah) yang wajib dijaga, dan tafsir al-Biqā‘ī menambahkan kedalaman spiritual bahwa 

upaya merawat bumi adalah bentuk ibadah yang merefleksikan tauhid, amanah, dan rasa 



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

15  

syukur. Dengan demikian, etika ekologis dalam Islam bersifat holistik: ilmiah, syar‘i, sekaligus 

spiritual. Penelitian ini menegaskan pentingnya ekoteologi sebagai pendekatan untuk 

menghadapi krisis lingkungan, serta mendorong penguatan kesadaran bahwa menjaga 

lingkungan bukan hanya agenda ilmiah atau kebijakan, tetapi bagian dari identitas 

keagamaan manusia sebagai khalīfah di bumi dan bentuk pengabdian kepada Allah. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Afifah, Sintia Nur. “Bencana Alam Di Aceh Dan Sumatera Akibat Kerusakan Ekologi, Bukan 

Sekadar Fenomena Alam.” NU Online, 2025. https://jakarta.nu.or.id/nasional/bencana-

alam-di-aceh-dan-sumatera-akibat-kerusakan-ekologi-bukan-sekadar-fenomena-

alam-R6Xu4. 

 

Al-Biqa’i. Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Jilid 1. Kuwait: Dar Al-Kitab Al-

Islamiy, 1984. 

 

Azzahra, Syaira, and Siti Maysithoh. “Peran Muslim Dalam Dalam Pelestarian Lingkungan: 

Ajaran Dan Praktik.” At-Thullab: Jurnal Mahasiswa Studi Islam 6, no. 1 (2024): 1568–79. 

https://journal.uii.ac.id/thullab/article/view/34161. 

 

Barizi, Ahmad, and S D A Defi Yufarika. “Ekologi Dalam Al-Quran Dan Hadis: Implikasinya 

Terhadap Kurikulum Pendidikan Islam.” Al-Madrasah: Jurnal Ilmiah Pendidikan 

Madrasah Ibtidaiyah 9, no. 2 (2025): 1033–47. https://jurnal.stiq-

amuntai.ac.id/index.php/al-madrasah/article/view/4822. 

 

Jazuli, Ahzami Samiun. 2004. Al-Hayaatu fil-Qur’an al-Kariim. Terjemahan oleh Sari Narulita 

dkk. Depok: Gema Insani. 

 

Muhammad. “Kajian Ayat-Ayat Al-Quran Tentang Pelestarian Lingkungan Hidup.” Jurnal 

Alwatzikhoebillah: Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 9, no. 2 (2023): 528–

40. 

https://journal.iaisambas.ac.id/index.php/ALWATZIKHOEBILLAH/article/view/2259. 

 

Reflita, Imam Arif Purnawan, Idrianto Faishal, Abdul Hakim, Nurbaiti, Zarkasyi Afif, Salim 

Rusdi Cahyono, Muhammad Mundzir, and Fahrurozi. Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: 

Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur’an. Jakarta: Kementerian Agama RI, 

2025. 

 

Rohmah, Siti, and Erna Herawati. Hukum Islam Dan Etika Pelestarian Ekologi. Malang: Malang: 

UB Press, 2021. 

 

Thohari, K H Fuad. Islam Perspektif Akidah Dan Ibadah. Yogyakarta: Jejak Pustaka, 2022. 

 

Wardatutsaniyah, Tiara. “Corak Tafsir Maqashidi Dalam Tafsir Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-



Lislis Lisnawatiningsih, Zaenal Khalid,  Nur Aida, Syifa Selvia Azzahra 
“Menjaga lingkungan sebagai ibadah: Analisis Keterkaitan...” (1 - 16) 

 

16  

Ayat Wa Al-Suwar Karya Al-Biqa ‘I.” Al-Misykah: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 5, no. 

1 (2024): 52–75. 

https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/almisykah/article/view/23894. 

 

Yitinah, and Dwi Noviani. “Ayat-Ayat Al-Qur’an Tentang Lingkungan; Perspektif Islam Dalam 

Menjaga Kelestarian Alam.” Jurnal Kolaboratif Sains 7, no. 11 (2024): 4367–81. 

https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS/article/view/6423. 

 


