
Qur’anuna: 

Jurnal Studi  

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 
https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT  

Vol. 2 No. 1 – Januari, 2026 

 

 

90  

E-ISSN: 3109-9742 Halaman 90-102

 
Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī:  

Analisis Ayat-Ayat Keseimbangan Alam 
 

*Irwan Noviansyah1, Indra Ambiya2, Popi Silvia3, Nurul Fadhilah4 

1-4Institut Agama Islam (IAI) Persis, Garut, Indonesia 

*Penulis Korespondensi: irwannoviansyah@iaipersisgarut.ac.id 

 

Diterima: 05/01/2026; Disetujui: 12/01/2026; Diterbitkan: 17/01/2026. 

 
Abstract : This study aims to analyze the phenomenon of climate change through Al-Bayḍāwī’s 

interpretation of Qur’anic verses related to natural balance. This research employs a 

qualitative library-based method with a thematic (mauḍū‘ī) analysis of mīzān-related 

verses in Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl. The findings indicate that climate change 

and ecological disasters are consequences of disrupted natural balance resulting from 

human violations of the principle of mīzān, manifesting as fasād caused by excessive 

exploitation of nature. Al-Bayḍāwī’s exegesis emphasizes that environmental crises are 

not merely physical phenomena but also reflect moral and theological deviations. This 

study highlights the relevance of classical Qur’anic exegesis in formulating Islamic 

environmental ethics as a foundation for preserving natural balance in addressing 

contemporary climate crises. 

Keyword : Climate Change; Mīzān; Natural Balance; Al-Bayḍāwī’s Exegesis; Islamic Eco-theology. 

Abstrak : Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis fenomena perubahan iklim melalui 

penafsiran Al-Bayḍāwī terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan 

keseimbangan alam. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan 

pendekatan studi kepustakaan dan analisis tematik (mauḍū‘ī) terhadap ayat-ayat 

mīzān dalam Tafsir Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa perubahan iklim dan bencana ekologis merupakan konsekuensi dari 

terganggunya keseimbangan alam akibat pelanggaran manusia terhadap prinsip 

mīzān, serta menjadi bentuk fasād yang lahir dari eksploitasi alam secara berlebihan. 

Tafsir Al-Bayḍāwī menegaskan bahwa krisis lingkungan tidak hanya bersifat fisik, 

tetapi juga mencerminkan penyimpangan moral dan teologis manusia. Penelitian ini 

menyimpulkan relevansi tafsir klasik dalam merumuskan etika lingkungan Islam 

sebagai dasar menjaga keseimbangan alam dalam menghadapi krisis iklim 

kontemporer. 

Kata Kunci : Perubahan Iklim; Mīzān; Keseimbangan Alam; Tafsir Al-Bayḍāwī; Ekoteologi Islam 

https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT


Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

91  

PENDAHULUAN 

Perubahan iklim yang terjadi dalam beberapa tahun terakhir menjadi isu penting yang 

memerlukan perhatian dari berbagai bidang ilmu, termasuk studi keislaman. Dampak nyata 

dari fenomena ini terlihat pada kenaikan suhu dunia, cuaca ekstrem, hingga bencana alam 

seperti banjir, kekeringan, dan badai tropis. Di Indonesia, ketidakseimbangan alam ini 

dirasakan langsung melalui krisis air bersih dan kerusakan hutan di berbagai wilayah. Realitas 

tersebut menegaskan bahwa krisis lingkungan bukan lagi sekadar teori, melainkan ancaman 

eksistensial sehari-hari yang menunjukkan bahwa keseimbangan alam sedang mengalami 

kegagalan serius. Pada titik krusial ini, ajaran agama, khususnya Islam, memiliki relevansi 

signifikan untuk menawarkan panduan etik dan spiritual guna memulihkan keseimbangan 

lingkungan yang telah terganggu1.  

Sebagai respons teologis, Al-Qur’an menawarkan konsep mīzān (keseimbangan) sebagai 

prinsip fundamental dalam pengaturan tatanan kosmis atau alam semesta.2 Dalam 

pandangan Islam, alam bukan hanya sekedar objek fisik, tetapi merupakan bagian dari sistem 

keseimbangan yang diatur secara presisi oleh Allah Swt. Konsep ini melampaui dimensi 

keadilan sosial, merambah pada tatanan ekologi yang wajib dijaga oleh manusia. Kerusakan 

lingkungan yang terjadi saat ini dapat diinterpretasikan sebagai bentuk pelanggaran terhadap 

mīzān dan manifestasi dari fasād (kerusakan) akibat ulah tangan manusia, sesuai peringatan 

dalam QS. ar-Rum [30]: 41. Oleh karena itu, revitalisasi makna mīzān sebagai prinsip etik-

ekologis menjadi sangat penting dalam memitigasi fenomena perubahan iklim.3 

Kajian mengenai ekoteologi Islam sebenarnya telah banyak dilakukan oleh sejumlah 

akademisi. Sayyid Ḥusayn Naṣr, misalnya, menyoroti hilangnya kesadaran spiritual manusia 

terhadap alam sebagai akar krisis lingkungan.4 Sementara itu, konsep khalifah menekankan 

kewajiban manusia dalam menjaga ekosistem. Di sisi lain, kajian linguistik seperti yang 

dilakukan Toshihiko Izutsu telah membedah akar kata dalam konteks semantik Al-Qur’an.5 

Penelitian Esack (2020), menunjukkan kecenderungan untuk meninjau ulang nilai-nilai 

Qur’ani dalam rangka merumuskan etika lingkungan yang responsif terhadap krisis ekologis 

masa kini.  

 
1 Reflita, dkk., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur'an (Kementerian 

Agama RI, 2025), 3. 
2 Sri Ratna Wulan, “Konsep Keseimbangan (Mīzān) Dalam Islam Sebagai Dasar Pembangunan Berkelanjutan,” 

Socius: JurnalPenelitian Ilmu-Ilmu Sosial 2, no. 6 (2025): 526–32, 

https://ojs.daarulhuda.or.id/index.php/Socius/article/view/1361. 
3 Abdul Rasyid, Moh. Bakir, and Munawir, “Prinsip Mizan Dalam Pemeliharaan Lingkungan: Telaah Tafsir Al-

Azhar Pada Q.S. Ar-Rahman Ayat 7-9,” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2 (2025): 543–60, 

https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.533. 
4 Muhammad Aziz, “Paradigma Tafsir Ekologi: Studi Perbandingan Antara Yusuf Al-Qaradawi Dan Seyyed 

Hossein Nasr” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2025), https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/71375/. 
5 Selvi Amanda dan Bashori, "Analisis Semantik Kata A`ma dalam Al-Qur'an: Pendekatan Toshihiko Izutsu dan 

Relevansi Etika Sosial terhadap Difabel Netra," JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia 2, no. 6 (2025): 1. 



Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

92  

Meskipun kajian ekoteologi telah berkembang, sebagian besar literatur yang ada lebih 

memusatkan perhatian pada konsep khalifah, amanah, dan larangan fasād secara umum. 

Terdapat keterlibatan yang relatif terbatas terhadap analisis mendalam mengenai mīzān 

dalam perspektif tafsir klasik. Padahal, karya tafsir klasik seperti Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-

Ta’wīl karya Al-Bayḍāwī menawarkan kerangka epistemologis yang komprehensif melalui 

integrasi pendekatan linguistik, teologis, dan filosofis. Oleh karena itu, penelitian ini hadir 

untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menganalisis penafsiran ayat-ayat mīzān dalam 

Tafsir Al-Bayḍāwī dan merelevansikannya degan fenomena perubahan iklim kontemporer.  

Kebaruan penelitian ini terletak pada upaya mengontekstualisasikan pemikiran linguistik-

teologis Al-Bayḍāwī, seorang mufasir abad pertengahan, untuk menjawab tantangan sains 

modern terkait krisis iklim. Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan akan fondasi etika 

lingkungan yang berakar pada otoritas tafsir klasik namun tetap aplikatif. Dengan 

menggabungkan analisis tafsir dan data ilmiah modern, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan pemahaman yang lebih utuh tentang bagaimana tradisi intelektual Islam 

menyediakan instrumen logis dan spiritual untuk menjaga kelestarian alam secara 

berkelanjutan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library 

research) yang berfokus pada analisis teks dan interpretasi pemikiran tokoh. Simber data 

penelitian dikategorikan menjadi tiga bagian utama untuk menjamin validitas temuan. Data 

premier bersuber dari ayat-ayat Al-Qur’an bertema lingkungan dan kitab tafsir Anwār al-

Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl karya Al-Bayḍāwī, sementara data sekunder mencakup literatur 

ekoteologi otoritatif seperti karya Sayyid Ḥusayn Naṣr dan Yūsuf al-Qaraḍāwī, serta artikel 

jurnal ilmiah yang relevan dengan isu perubahan iklim. Keseluruhan data tersebut 

diposisikan sebagai objek material yang diperiksa secara mendalam menggunakan instrumen 

utama yakni peneliti sendiri (human instrument), dengan perangkat lunak manajemen 

referensi Mendeley untuk menjaga akurasi sitasi akademik. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi yang melibatkan proses 

inventarisasi, kategorisasi, dan pencatatan sistematis terhadap penjelasan Al- Bayḍāwī 

mengenai konsep mīzān (kesimbangan) dan fasād (kerusakan). Data yang telah terkumpul 

kemudian dianalisis menggunakan metode analisis tematik (mauḍū‘ī) dengan pendekatan 

deskriptif-analitis. Proses analisis dimulai dengan membedah makna kebahasaan dan teologis 

dari istilah-istilah ekologis dalam tafsir tersebut, kemudian ditarik ke dalam konteks 

kontemporer untuk melihatnya relevansinya terhadap krisis iklim saat ini. Dengan teknik 

penarikan kesimpulan secara deduktif, penelitian ini menghasilkan sintesis antara 

pandangan tafsir klasik dan tuntutan etika lingkungan modern. 

 



Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

93  

HASIL DAN DISKUSI 

Biografi Nāṣiruddīn Al-Bayḍāwī 

Nāṣiruddīn Abū al-Khayr ʿAbdullāh bin ʿUmar bin Muḥammad bin ʿAlī Al-Bayḍāwī adalah 

seorang ulama besar dalam tradisi tafsir klasik. Ia lahir di Bayḍā, sebuah daerah dekat Shīrāz di 

Iran Selatan, tempat ia tumbuh, belajar, dan mengembangkan kapasitas intelektualnya 

sebelum kemudian memperluas studi ke Baghdad. Di Shīrāz, ia mengikuti jejak ayahnya 

sebagai qāḍī (hakim agung), namun kemudian mengundurkan diri karena tekanan politik 

serta intervensi penguasa terhadap lembaga peradilan. Pengunduran diri ini juga didorong 

oleh nasihat guru spiritualnya, Syaikh Muhammad al-Khaṭā’ī, yang menyarankan beliau 

untuk meninggalkan dunia pemerintahan dan fokus pada keilmuan. 

Setelah itu, Al-Bayḍāwī berpindah ke Tabriz, dan di kota inilah ia menghabiskan masa 

akhir hidupnya serta menulis karya monumentalnya Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl, 

sebuah karya yang kemudian menjadi salah satu rujukan tafsir terpenting dalam dunia Islam 

klasik maupun studi orientalis Barat. Meski terdapat perbedaan pendapat mengenai tahun 

wafatnya, banyak ulama menyebutkan tahun wafatnya sekitar 685 H (versi al-Subki dan al-

Asnawi), sementara Ibnu Katsir menyebut 685 H. Sebagai seorang cendekiawan 

multidisipliner, Al-Bayḍāwī menguasai berbagai bidang seperti fikih, uṣūl fiqh, teologi (kalām), 

hadits, manṭiq, bahasa Arab, sastra, hingga sejarah. Ia meninggalkan banyak karya dalam 

semua disiplin ilmu tersebut, di antaranya: Anwār al-Tanzīl, Ṭawāliʿ al-Anwār, al-Miṣbāḥ fī 

Uṣūl al-Dīn, Minhāj al-Wuṣūl ilā ʿIlm al-Uṣūl, Syarḥ al-Minhāj, al-Lubb fī al-Naḥw, dan Nizham 

al-Tawārīkh. Dari seluruh karyanya, tiga karya paling populer adalah Minhāj al-Wuṣūl dan 

Ṭawāliʿ al-Anwār. 

Karyanya Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl sangat berpengaruh karena gaya 

penafsirannya yang ringkas, padat, akan tetapi kaya dengan pengetahuan, menggabungkan 

metode tafsir bi al-ma’ṡūr dan bi al-ra’yi secara seimbang.  Meskipun banyak mengambil dari 

karya-karya sebelumnya seperti al-Kasysyāf karya al- Zamakhsharī dan Mafātīḥ al-Ghayb 

karya Fakhruddin al- Rāzī, ia menyaring, mengkritik, dan menyesuaikannya berdasarkan 

teologi Ahlussunnah. Hal ini menyebabkan sebagian sarjana menyebutnya sebagai 

“mukhtaṣar dari banyak tafsir”, namun tetap memperlihatkan orisinalitas pada elaborasi 

kebahasaan, qirā’āt, dan pendekatan teologisnya sendiri. Kitab tafsir ini kemudian menjadi 

sangat populer, bukan hanya di dunia Islam, tetapi juga di Barat. Banyak orientalis 

menerjemahkan bagian-bagiannya dan memberikan komentar panjang atasnya. Di dunia 

Islam, kitab ini menjadi rujukan utama di banyak pesantren tradisional dan dibubuhi ratusan 

ḥāsyiyah oleh para ulama setelahnya, menunjukkan luasnya penerimaan akademik terhadap 

karya tersebut.6 

 

 
6 Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin. Vol. 8, No. 1. Yogyakarta: Fakultas Ushuluddin UIN Sunan Kalijaga, Januari 2007. 



Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

94  

Konsep Keseimbangan Alam dalam Al-Qur’an 

Konsep keseimbangan Alam dalam Al-Qur’an, yakni Penciptaan alam semesta merupakan 

pernyataan paling mendasar dari kekuasaan dan kebijaksanaan Allah, yang tidak hanya 

dilihat dari aspek kuantitatif ruang dan waktu, tetapi juga dari keteraturan sistemik yang tidak 

pernah berubah sejak awal penciptaan hingga saat ini. Semua ciptaan Allah dalam ragam jenis 

dan jumlahnya senantiasa berinteraksi dengan baik dan harmonis, terukur dan 

berkesinambungan serta diciptakan dengan ukuran yang tepat dan kadar tertentu, 

sebagaimana firman -Nya : 

 خَلَقْنََٰهُ بقَِدَرٍ 
ٍ
 إِنَّا كُلَّ شَىْء

“Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu menurut ukuran". (Q.S. al-Qamar [54]: 49). 

Al-Qur’an menegaskan bahwa seluruh ciptaan Allah, dari struktur kosmik hingga sistem 

kehidupan di bumi, beroperasi dalam tatanan yang saling berkaitan dan harmonis. Prinsip ini 

ditegaskan dalam QS. al-Ḥijr [15]: 20–21 yang menyatakan bahwa seluruh unsur alam 

diciptakan secara terukur (mawzūn) dan diturunkan menurut ukuran yang pasti (qadar). 

“Dan tidak ada sesuatupun melainkan pada sisi Kami-lah khazanahnya; dan Kami tidak 

menurunkannya melainkan dengan ukuran yang tertentu”. Di antara nikmat yang ada pada 

khazanah Allah adalah air, angin, tumbuhan yang tumbuh untuk memenuhi kebutuhan 

manusia,  dan semua itu tumbuh dan berlangsung secara terukur. 

Semua ciptaan Allah selalu berinteraksi secara harmoni yang ditunjukan dengan 

keteraturan dan kesempurnaan pada ciptaan-Nya tanpa ada cacat sedikit pun, dan bentuk 

keteraturan ini bisa diamati langsung di alam yang terhampar luas, maka akan semakin jelas 

bahwa tidak ada kecacatan ataupun ketidakaturan pada ciptaan-Nya. Al-Qur’an 

menggambarkan bahwa alam semesta diciptakan Allah dengan ukuran, aturan, dan 

keseimbangan yang sangat teliti. Segala sesuatu di langit dan di bumi bergerak di bawah 

sistem yang pasti. Tidak ada unsur yang diciptakan secara sia-sia, berlebihan, atau kurang. 

Prinsip keseimbangan inilah yang dalam Al-Qur’an disebut sebagai mīzān, yaitu ukuran, 

harmoni, dan keteraturan yang dijadikan dasar ciptaan. Salah satu ayat yang paling jelas 

menyebutkan istilah mīzān yaitu terdapat dalam QS. ar-Raḥmān [55]: 7-9  

مَآءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱوَ  وا ٱلْيِْزَانِ. وَأَقِيمُوا ٱلْيِْزَانَ . أَلََّّ تَطْغَوْا فِِ ٱلسَّ  لْيِْزَانَ ٱلْوَزْنَ باِلْقِسْطِ وَلََّ تُُْسُِِ

“Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca (keadilan). Supaya kamu 

jangan melampaui batas tentang neraca itu. Dan tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan 

janganlah kamu mengurangi neraca itu”. 

Dari perspektif Al- Bayḍāwī, prinsip keteraturan ini bukan sekadar hukum fisik semata, 

tetapi juga prinsip moral, etis, dan kosmis yang harus dijaga oleh seluruh ciptaan, terutama 

manusia yang diberi amanah sebagai khalifah di bumi. Al-Bayḍāwī melihat bahwa Al-Qur’an 

tidak hanya menjelaskan bagaimana alam tercipta, tetapi juga bagaimana manusia harus 

memposisikan dirinya dalam hubungan dengan alam tersebut. Al-Qur’an juga menekankan 



Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

95  

bahwa seluruh ciptaan tunduk pada aturan yang tetap dan tidak berubah. Dalam QS. al-Mulk 

[67]: 3, dinyatakan bahwa tidak ada “ketimpangan” atau cacat dalam kekuasaan Allah.  

ا تَرَىَٰ فِِ خَلْقِ  ٱ تٍ طبَِاقًا  مَّ وََٰ وُتٍ فَارْجِعِ  ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمََٰ حََْٰنِ مِن تَفََٰ لْبَصَََ هَلْ تَرَىَٰ مِن  ٱ لرَّ

 فُطُورٍ 

“Dialah yang menciptakan  langit berlapis-lapis ,dan tidak akan kamu lihat sesuatu yang tidak 

seimbang pada ciptaan Allah yang maha pengasih. Maka lihatlah sekali lagi adakah kamu lihat 

sesuatu yang cacat”. 

Ayat ini menggambarkan bahwa struktur alam, seperti rotasi bumi, peredaran planet, 

gravitasi, dan siklus alam lainnya berjalan berdasarkan hukum tetap yang sangat presisi. 

Dengan kata lain, alam bekerja dalam keseimbangan yang diciptakan Allah. Dalam 

menafsirkan QS. al-Qamar [54]: 49, Al-Bayḍāwī menekankan bahwa segala sesuatu diciptakan 

dengan qadar, yakni ukuran yang sangat presisi dan penuh hikmah. Beliau menjelaskan dalam 

Anwār al-Tanzīl bahwa penciptaan alam semesta bukanlah sebuah kebetulan, melainkan 

manifestasi dari kehendak Allah yang menetapkan setiap komponen alam pada posisi dan 

fungsi yang tepat. Prinsip keseimbangan ini atau yang sering disebut sebagai mīzān, menjadi 

fondasi bagi stabilitas ekosistem global. Namun, stabilitas ini terancam oleh aktivitas manusia 

yang melampaui batas (ṭugyān).  

Al-Bayḍāwī memberikan peringatan keras bahwa ketidakseimbangan yang disebabkan 

oleh tangan manusia akan berujung pada kerusakan (fasād). Hal ini relevan dengan fenomena 

perubahan iklim saat ini, di mana emisi karbon yang berlebihan telah merusak "timbangan" 

atmosfer bumi, memicu pemanasan global yang tidak terkendali. Lalu QS. al-Hijr [15]: 19, 

memperkuat konsep ini dengan menjelaskan bahwa  sumber daya alam pun berada dalam 

keseimbangan 

وْزُونٍ ٱوَ   مَّ
ٍ
سِىَ وَأَنبَتْناَ فيِهَا مِن كُلِّ شَىْء يهَا رَوََٰ

اَ وَأَلْقَيْناَ فِ    لْْرَْضَ مَدَدْنَََٰ

“Dan Kami telah menghamparkan bumi dan menjadikan padanya gunung-gunung dan Kami 

tumbuhkan padanya segala sesuatu menurut ukuran”.   

Penafsiran terhadap ayat ini menempatkan mīzān sebagai simbol keadilan universal dan 

keteraturan hukum alam (sunnatullah) yang harus dijaga.7 Keseimbangan dalam Islam 

dikenal dengan istilah tawāzun “keseimbangan” yang berasal dari bahasa Arab dengan akar 

kata tawāzana dengan makna “menjadikan seimbang” (Munawwir 1984, 1556). Menurut 

Quraish Shihab keseimbangan juga dikenal dengan istilah  َٱلْيِْزَان.  

Adapun kata  َمِيزَان berasal dari akar kata وزن “menimbang” (Munawwir, 1984: 1556), kata 

 
7 Sri Ratna Wulan, "Konsep Keseimbangan (Mīzān) dalam Islam," 527. 



Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

96  

 :merupakan ṣīgah isim alat yang berarti alat menimbang atau timbangan (Rahman, 2018 مِيزَانَ 

1). Dengan bentuk jamak’  َزِين زِينَ  ٱلْقِسْطَ ليَِوْمِ ٱلْقِيََٰمَةِ   seperti termaktub dalam , مَوََٰ وَنَضَعُ ٱلْمَوََٰ

 .Dan Kami akan memasang timbangan yang tepat pada hari kiamat”. (QS“  . فَلََ تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْـ اً

al-Anbiya [21]: 47)    

Alam yang terhampar luas merupakan makhluk Allah yang selalu bertasbih dan memuji-Nya 

yang kemudian ditundukan untuk kemaslahatan manusia sekaligus menjadi amanah 

manusia untuk menjaga dan memakmurkannya. Allah memilih  manusia yang diamanahi 

untuk menjadi khalifah, sebagai wakil tuhan yang mengatur, memelihara, memakmurkan 

alam ini.  Sebagaimana  firman Allah  dalam penggalan, 

َٰٓئكَِةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِِ     ۖ  لْْرَْضِ خَلِيفَةً ٱوَإِذْ قَالَ رَبُّكَ للِْمَلََٰ

“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya Aku hendak 

menjadikan seorang khalifah di muka bumi". (Q.S. al-Baqarah [2]: 30) 

  ثُمَّ جَعَلْنَٰكُمْ خَلَٰئِفَ فِِ الَّْرَْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لنَِنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُوْنَ 

“Kemudian Kami jadikan kamu pengganti-pengganti (mereka) di muka bumi sesudah mereka, 

supaya Kami memperhatikan bagaimana kamu berbuat”. (QS. Yunus [10]; 14) 

Dalam tafsirnya Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl, Al-Bayḍāwī mengatakan bahwa  

Khalifah berarti yang akan menggantikan, masa depan dan akan bergantung pada sesuatu 

yang diberikan. Seperti Nabi Adam ‘alayhi salam adalah khalifah Allah di bumi, begitu juga 

semua nabi yang diberi kekhalifahan oleh Allah dalam membangun bumi, mengatur manusia, 

menyempurnakan jiwa mereka, dan melaksanakan perintah-Nya di antara mereka.8 Manusia 

sebagai khalifah memiliki tanggung jawab yang besar di dunia ini; tanggung jawab bukan 

hanya dalam kaitannya dengan perkara ta‘abbudi, yaitu hubungan la dengan Allah, tetapi juga 

aspek ta‘ammuli, yaitu hubungan manusia dengan manusia dan juga hubungannya dengan 

alam atau ḥablun min al-‘ālam.  

Dalam perannya sebagai khalifah, manusia harus mengurus, memanfaatkan, dan 

memelihara, baik langsung maupun tidak langsung amanah tersebut meliputi bumi dan 

segala isinya, seperti gunung-gunung, laut, air, awan dan angin, tumbuh-tumbuhan, sungai, 

binatang-binatang, sehingga manusia dapat memiliki perilaku yang baik. Dan dalam 

melaksanakan kekhalifahan ini, manusia sudah dibekali fisik dan akal yang sempurna, bahkan 

agama yang akan menjadi petunjuk agar manusia tidak terjerumus oleh hawa nafsunya. 

Dengan demikian Allah akan mengabarkan mengenai ketetapan hukum-Nya yang adil dan 

 
8 Al- Bayḍāwī, Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl (Semarang: Karya Toha Putra, 1993), jil.1, hlm. 68. 



Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

97  

keputusan-Nya yang berimbang (tidak berat sebelah) di antara para hamba-Nya ketika Dia 

menghimpun mereka semua di Hari Kiamat untuk dipertanggungjawabkan mengenai tugas 

khilafahnya di muka bumi. Dia memasang timbangan-timbangan yang adil bagi mereka. 

Dalam timbangan-timbangan itu menjadi tampak jelas kebaikan dan kejelekan. Yang 

sebelum timbangan keadilan ditegakan Allah telah mengutus dengan mukjizat yang nyata 

dan seorang Rasul pembawa syariat dan hukum-hukum yang nyata. Untuk memahamkan 

kepada manusia dari apa yang membuat mereka baik dan selamat dari neraka. Serta agar 

mereka berbuat adil terhadap apa yang diperintahkan. Seperti dalam firman Allah, 

  لنَّاسُ باِلْقِسْطِ ٱلْيِْزَانَ ليَِقُومَ ٱلْكِتََٰبَ وَ ٱلْبَيِّنََٰتِ وَأَنزَلْناَ مَعَهُمُ ٱلَقَدْ أَرْسَلْناَ رُسُلَناَ بِ 

“Sesungguhnya Kami telah mengutus rasul-rasul Kami dengan membawa bukti-bukti yang 

nyata dan telah Kami turunkan bersama mereka Al Kitab dan neraca (keadilan) supaya 

manusia dapat melaksanakan keadilan”. (QS. al-Hadid [57]: 25) 

Relevansi Tafsir Al- Bayḍāwī Terhadap Isu Perubahan Iklim 

Alam memiliki kemampuan untuk mempertahankan stabilitas (homeostasis). Al-Qur’an 

menegaskan bahwa seluruh ciptaan Allah beroperasi dalam tatanan sempurna, terukur dan 

seimbang. Alam bekerja secara teratur, berinteraksi secara harmonis, dan tidak ada aspek 

yang sia-sia. Konsep ini didukung oleh QS. al-Qamar [54] ayat 49 dan QS. al- Ḥijr [15] ayat 21 

yang menyatakan bahwa segala sesuatu diciptakan menurut ukuran tertentu (qadar). Dalam 

kerangka teologis ini, Al-Qur’an memperkenalkan istilah mīzān sebagai prinsip keteraturan 

universal, yang tidak hanya mengatur hukum fisik kosmos tetapi juga etika manusia terhadap 

ciptaan.  

Mīzān dalam pandangan Al-Bayḍāwī adalah "sistem operasi" alam semesta. Sebagaimana 

penafsirannya dalam QS. ar- Raḥmān [55] ayat 7-9 “Allah menciptakan langit dengan tinggi 

kedudukan dan derajatnya, karena langit adalah sumber ketetapan-ketetapan-Nya, tempat 

turunnya keputusan-keputusan-Nya, dan tempat tinggal para malaikat-Nya. Dan Dia 

menegakkan keseimbangan keadilan dengan memberikan hak kepada setiap orang yang 

mampu, dan memenuhi kewajiban setiap orang yang berhak, sehingga urusan dunia  tertata 

dengan benar, sebagaimana sabda Nabi (saw): “Langit dan bumi ditegakkan dengan keadilan.” 

Penyebutan ukuran sesuatu, seperti timbangan, takaran, dan sebagainya, seolah-olah 

ketika ia menggambarkan langit sebagai tempat yang tinggi, yang menjadi tempat 

penghakiman dan pengakuan, maka ia hendak menggambarkan bumi dengan apa yang ada 

di dalamnya, yang dengannya perbedaan itu tampak, dan dengan ukurannya diketahui, serta 

yang dengannya hak-hak dan kewajiban-kewajiban ditetapkan. Demikian penghakiman 

kelak di yawm al-qiyāmah akan ditegakan dengan keadilan.9 

Dalam penafsiran ayat tersebut menegaskan bahwa Allah telah meletakkan neraca 

 
9 Al- Bayḍāwī, jil.5 hlm. 170-171. 



Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

98  

(al-mīzān) sehingga manusia tidak berlebihan dan harus menegakkan keseimbangan itu 

dengan adil. Ayat ini menjadi fondasi untuk memahami ketertiban alam serta tanggung jawab 

manusia dalam memelihara dunia. Dalam kajian tafsir Al- Bayḍāwī, mīzān diartikan jauh lebih 

luas daripada sekadar neraca fisik, ia adalah simbol keteraturan hukum Allah yang mengatur 

semua aspek ciptaan, dari orbit planet hingga keseimbangan ekosistem di bumi. Al-Bayḍāwī 

menekankan bahwa alam semesta bekerja dalam keteraturan sempurna yang jika satu bagian 

terganggu, akan berdampak pada keseluruhan sistem.  

Kegagalan untuk menjumpai ketidakteraturan dalam ciptaan, seperti dalam QS. al-Mulk 

[67]: 3, menunjukkan bahwa sistem tersebut dirancang untuk menjamin keseimbangan. 

Adapun konsep fasād dalam konteks ini adalah konsekuensi logis dari pelanggaran terhadap 

prinsip mīzān. Fasād bukan hanya kerusakan fisik lingkungan, tetapi juga representasi moral 

dari perilaku manusia yang melampaui batas (ṭugyān), mengeksploitasi alam tanpa 

mempertimbangkan keteraturan ciptaan, dan merusak fungsi ekologis yang telah ditetapkan 

Allah sebagai bagian dari harmoni kosmis. 

 Data dari Badan Nasional Penanggulangan Bencana (BNPB) menunjukkan tren 

peningkatan jumlah bencana hidrometeorologi di Indonesia. Dari tahun 2010 hingga 2022, 

kejadian bencana meningkat hingga 82%, dengan bencana hidrometeorologi menyumbang 

mayoritas kejadian, termasuk banjir, tanah longsor, dan cuaca ekstrem lainnya. Data statistik 

resmi terbaru menunjukkan bahwa perubahan iklim telah meningkatkan frekuensi dan 

intensitas bencana hidrometeorologi di Indonesia secara signifikan. Sepanjang tahun 2025, 

Badan Nasional Penanggulangan Bencana (BNPB) mencatat sekitar 3.000 kejadian bencana 

alam, di mana hampir 99 persen di antaranya merupakan bencana hidrometeorologi seperti 

banjir, cuaca ekstrem, dan tanah longsor.  

Banjir menjadi jenis bencana yang paling dominan dengan lebih dari seribu kejadian 

sepanjang tahun, disusul oleh ratusan kejadian cuaca ekstrem dan tanah longsor yang 

tersebar di berbagai wilayah Indonesia. Pernyataan Badan Meteorologi, Klimatologi, dan 

Geofisika (BMKG) memperkuat fakta bahwa perubahan iklim bukan lagi isu masa depan, 

melainkan kenyataan saat ini, ditandai oleh anomali suhu global yang telah melampaui batas 

1,5°C dibanding masa pra-industri, serta peningkatan frekuensi bencana hidrometeorologi di 

Indonesia.10 

Studi kasus kontemporer memperlihatkan dampak serius perubahan iklim di Indonesia, 

terutama pada akhir 2025. Terjadi banjir dan longsor di pulau Sumatra yang melanda Aceh, 

Sumatra Utara, dan Sumatra Barat akibat kombinasi hujan monsun intens dan siklon tropis 

yang jarang terjadi di wilayah khatulistiwa, mengakibatkan ribuan korban jiwa, hilangnya 

infrastruktur, dan jutaan orang terdampak. Jumlah korban tewas diperkirakan mencapai lebih 

dari seribu jiwa, dengan lebih dari satu juta orang terpaksa diungsikan. Kondisi ini diperparah 

 
10 (BMKG), Buletin Iklim Indonesia: Analisis Suhu dan Cuaca Ekstrem Tahun 2025 (Jakarta: BMKG, 2025). 



Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

99  

oleh deforestasi dan kegiatan eksploitasi lahan yang mengurangi kemampuan alam untuk 

menyerap curah hujan ekstrem, memicu longsor dan meningkatnya laju aliran air permukaan 

yang cepat serta banjir bandang. Fenomena ini bukanlah kejadian sporadis, tetapi 

menunjukkan adanya pola peningkatan frekuensi dan intensitas bencana alam akibat 

perubahan iklim yang telah terjadi dalam beberapa dekade terakhir. 

Tafsir Al-Bayḍāwī menempatkan mīzān tidak hanya sebagai prinsip fisik atau hukum alam, 

tetapi juga sebagai prinsip etika ekologis yang menuntut keteraturan dalam tindakan 

manusia. Dalam penafsirannya terhadap Q.S. ar- Raḥmān [55]:7-9, ia menyatakan bahwa 

mīzān adalah alat yang Allah tetapkan agar manusia tidak melampaui batas (ṭugyān) dan 

terus menjaga keteraturan ciptaan. Peningkatan suhu rata-rata global, yang bahkan telah 

tercatat sebagai tahun terpanas dalam sejarah pengamatan di Indonesia, memperlihatkan 

bahwa keteraturan ini telah terganggu oleh dampak pemanasan global. Penurunan kualitas 

iklim, perubahan pola hujan, dan frekuensi cuaca ekstrem menunjukkan adanya pergeseran 

sistemik yang tidak sesuai dengan prinsip keseimbangan ciptaan Allah.  

Dalam penafsiran Al-Bayḍāwī, fasād tidak hanya merujuk kepada kerusakan alam secara 

fisik, tetapi juga keterputusan hubungan manusia dengan hakikat amanah kebumian yang 

diberikan Allah. Perubahan iklim, sebagai akibat dari emisi gas rumah kaca, penggundulan 

hutan, dan perubahan penggunaan lahan, merupakan bentuk fasād ekologis. Kegiatan 

eksploitasi seperti pembukaan hutan dalam skala besar, mengurangi kapasitas tanah untuk 

menyerap air hujan dan mempercepat erosi, sehingga menghasilkan dampak 

hidrometeorologi yang lebih ekstrem. Hal ini sejalan dengan data praktis risiko bencana yang 

meningkat secara signifikan di Indonesia.  

Dalam perspektif Islam, mitigasi perubahan iklim harus dimulai dari perubahan perilaku 

manusia. Tafsir Al-Bayḍāwī menuntun kepada pemahaman bahwa manusia bukan berhak 

mutlak atas alam, tetapi memiliki mandat untuk menjaga dan memelihara sistem ciptaan 

Allah. Oleh karena itu, solusi harus bersifat holistik, melibatkan perubahan etika, pola 

konsumsi, dan cara manusia berinteraksi dengan lingkungan. Pendekatan mīzān menuntut 

kebijakan yang mengintegrasikan nilai Qur’ani dalam pembangunan berkelanjutan, termasuk 

perluasan ruang hijau dan reboisasi untuk memulihkan fungsi hidrologis tanah, kebijakan 

pengurangan emisi gas rumah kaca melalui transisi energi bersih, perlindungan kawasan 

ekosistem kritis seperti hutan hujan tropis, mangrove, dan lahan gambut, Penegakan hukum 

lingkungan yang mempertimbangkan keseimbangan ekologis dalam setiap aspek 

pembangunan.11 Hal ini bukan hanya soal teknis lingkungan, tetapi sebuah kewajiban moral 

dan spiritual di mana pelestarian alam menjadi bentuk ibadah dan amanah Ilahi. 

Integrasi antara teologi Islam klasik, khususnya Tafsir Al- Bayḍāwī, dan temuan empiris 

perubahan iklim di Indonesia secara tegas menunjukkan bahwa konsep keseimbangan alam 

 
11 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang Dab Diklat Departemen Agama RI, Tafsir Al-Qur’an 

Tematik: Pelestarian Lingkungan Hidup (2009). 



Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

100  

(mīzān) dalam Al-Qur’an tidak dapat dipahami semata sebagai metafora kosmik, melainkan 

sebagai prinsip normatif yang mengikat relasi manusia dengan alam. Mīzān berfungsi 

sekaligus sebagai hukum keteraturan alam dan standar etika ekologis; pelanggaran 

terhadapnya secara niscaya menghasilkan disrupsi sistemik yang bermuara pada kerusakan 

lingkungan. Dengan demikian, perubahan iklim dan meningkatnya bencana 

hidrometeorologi bukan sekadar fenomena alamiah, tetapi konsekuensi logis dari 

pengingkaran manusia terhadap prinsip keteraturan ciptaan. Dalam kerangka ini, fasād harus 

dibaca ulang secara kritis.  

Tafsir klasik memang sering mengaitkan fasād dengan kemaksiatan moral dan bencana 

alam, namun dalam konteks ekoteologis kontemporer, fasād lebih tepat dipahami sebagai 

kerusakan ekologis yang bersumber dari aktivitas antropogenik. Eksploitasi sumber daya 

alam secara berlebihan, gaya hidup konsumtif (isrāf), dan pelampauan batas (ṭugyān) dalam 

pembangunan modern merupakan bentuk kemaksiatan struktural yang memicu pemanasan 

global, degradasi ekosistem, dan eskalasi bencana iklim. 12 Oleh karena itu, fenomena cuaca 

ekstrem tidak dapat direduksi sebagai takdir alamiah semata, melainkan harus diposisikan 

sebagai indikator kegagalan etis manusia dalam menjaga keseimbangan ciptaan. 

Pembacaan atas ayat-ayat mīzān dan fasād menuntut pergeseran paradigma etika 

lingkungan dari antroposentrisme menuju etika ekoteologis yang menempatkan alam sebagai 

subjek bermartabat.13 Konsep khalifah dalam Islam secara eksplisit menolak klaim kedaulatan 

mutlak manusia atas alam. Sebaliknya, manusia diberi mandat untuk menjaga tatanan kosmis 

yang telah ditetapkan Allah. Penegasan Allah sebagai Rabb Al-‘Ālamīn mengimplikasikan 

bahwa seluruh unsur alam memiliki nilai intrinsik dan hak keberlanjutan, bukan hanya 

sebagai objek pemuas kebutuhan manusia14 sehingga perusakan lingkungan bukan hanya 

kesalahan ekologis, tetapi juga pelanggaran teologis.  

Dalam konteks ini, Tafsir Al-Baiḍāwī memiliki relevansi strategis sebagai landasan teologis 

bagi mitigasi perubahan iklim. Konsep mīzān dalam tafsir tersebut berfungsi sebagai kerangka 

normatif hukum alam yang bersifat mengikat. Setiap pelanggaran terhadapnya secara niscaya 

melahirkan fasād. Argumentasi ini memperkuat tesis para pemikir ekoteologi modern, seperti 

Seyyed Hossein Nasr, yang menempatkan krisis lingkungan sebagai manifestasi krisis spiritual 

manusia modern. Dengan demikian, pendekatan teknokratis dan saintifik semata terbukti 

tidak memadai apabila tidak disertai transformasi etis dan spiritual. 

Implikasinya, mitigasi perubahan iklim menuntut perubahan paradigma perilaku manusia 

 
12 Reflita, dkk., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur'an (Kementerian 

Agama RI, 2025), 105. 
13 Zainul Mun'im, "ETIKA LINGKUNGAN BIOSENTRIS DALAM AL-QURAN: Analisis Tafsir Pelestarian 

Lingkungan Hidup Karya Kementerian Agama," Şuhuf 15, no. 1 (2022): 198. 
14 Reflita, dkk., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur'an (Kementerian 

Agama RI, 2025), 45. 

 



Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

101  

secara mendasar. Tafsir Al- Bayḍāwī menegaskan bahwa pemborosan (isrāf) dan keserakahan 

(ṭugyān) merupakan pelanggaran langsung terhadap mīzān yang berkonsekuensi pada 

kerusakan ekologis. Prinsip moderasi dalam pemanfaatan sumber daya bukan sekadar 

anjuran moral, melainkan keharusan teologis. Dalam konteks kebijakan publik, prinsip ini 

harus diterjemahkan ke dalam pengelolaan sumber daya yang berkelanjutan, pembatasan 

eksploitasi berlebihan, serta integrasi daya dukung ekologis dalam setiap perencanaan 

pembangunan. Lebih jauh, upaya konservasi dan rehabilitasi lingkungan perlu dipahami 

sebagai bagian dari tanggung jawab moral dan spiritual, bahkan sebagai bentuk taubat 

ekologis atas pelanggaran terhadap keseimbangan alam. Pemulihan ekosistem tidak hanya 

bertujuan mengurangi dampak fisik perubahan iklim, tetapi juga membangun kembali relasi 

etis antara manusia dan alam. Oleh karena itu, mitigasi perubahan iklim dalam perspektif 

Tafsir Al- Bayḍāwī harus dipahami sebagai ikhtiar mengembalikan mīzān yang telah 

terganggu, yakni mengembalikan manusia pada perannya sebagai khalifah yang bertanggung 

jawab. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa krisis iklim kontemporer bukan 

semata persoalan lingkungan atau ekonomi, tetapi persoalan teologis dan etis yang mendasar. 

Mengabaikan dimensi ini berarti mengabaikan akar masalah perubahan iklim itu sendiri. 

Integrasi nilai mīzān ke dalam perilaku individu, kebijakan publik, dan arah pembangunan 

menjadi prasyaratan utama untuk menjaga keberlanjutan bumi. Menjaga keseimbangan alam 

bukan sekadar pilihan kebijakan, melainkan kewajiban moral dan spiritual manusia sebagai 

khalifah di bumi. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur’an tentang keseimbangan alam dalam 

Tafsir Al- Bayḍāwī, penelitian ini menegaskan bahwa konsep mīzān merupakan prinsip 

fundamental yang mengatur tatanan kosmis sekaligus menjadi landasan etika ekologis dalam 

Islam. Al-Bayḍāwī memandang keseimbangan alam sebagai ketetapan Ilahi yang bersifat 

menyeluruh, mencakup aspek fisik, moral, dan teologis, sehingga setiap pelanggaran terhadap 

tatanan tersebut berpotensi melahirkan fasād atau kerusakan di darat dan laut. 

Dalam konteks kontemporer, fenomena perubahan iklim dapat dipahami sebagai 

manifestasi dari terganggunya mīzān akibat perilaku manusia yang melampaui batas, seperti 

eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan dan pengabaian terhadap amanah 

kekhalifahan. Tafsir Al-Bayḍāwī memberikan perspektif teologis yang menempatkan krisis 

lingkungan bukan semata-mata sebagai persoalan teknis atau ilmiah, melainkan juga sebagai 

persoalan etika dan tanggung jawab moral manusia di hadapan Allah. Dengan demikian, 

upaya penanggulangan perubahan iklim menuntut perubahan paradigma dari sikap 

eksploitatif menuju sikap pemeliharaan dan tanggung jawab ekologis yang berakar pada nilai-

nilai Qur’ani. 



Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia,  Nurul Fadhilah  
“Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Bayḍāwī...” (90 – 102) 

 

102  

Penelitian ini menegaskan bahwa tafsir klasik tetap relevan dalam merespons tantangan 

global masa kini, khususnya dalam merumuskan etika lingkungan Islam yang berorientasi 

pada pelestarian keseimbangan alam. Kajian selanjutnya diharapkan dapat memperluas 

analisis ini dengan membandingkan penafsiran Al-Bayḍāwī dengan tafsir klasik maupun 

kontemporer lainnya, serta mengaitkannya dengan praktik kebijakan lingkungan dan 

pembangunan berkelanjutan dalam perspektif Islam. 

 

 

DAFTAR REFERENSI  

Abdul Rasyid, Moh. Bakir, dan Munawir, "Prinsip Mizan dalam Pemeliharaan Lingkungan: 

Telaah Tafsir Al-Azhar Pada Q.S. ar-Rahman Ayat 7-9," Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an 

Dan Tafsir 4, no. 2 (2025): 543. 

 

Al-Bayḍāwī, Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, t.t.), h. 69. 

 

Al-Al-Bayḍāwī, Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, t.t.), h. 

326. 

 

BMKG. Buletin Iklim Indonesia: Analisis Suhu dan Cuaca Ekstrem Tahun 2025. Jakarta: BMKG, 

2025. 

 

Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin. Vol. 8, No. 1. Yogyakarta: Fakultas Ushuluddin UIN Sunan 

Kalijaga, Januari 2007. 

 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang Dab Diklat Departemen Agama RI, 

Tafsir Al-Qur’an Tematik: Pelestarian Lingkungan Hidup (2009). 

 

Aziz, Muhammad. Paradigma Tafsir Ekologi: Studi Perbandingan Antara Yusuf Al-Qaradawi 

dan Seyyed Hossein Nasr. Tesis, UIN Sunan Kalijaga, 2025. 

 

Reflita, dkk., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur'an 

(Kementerian Agama RI, 2025), 3, 45, 105 

 

Selvi Amanda dan Bashori, "Analisis Semantik Kata A`ma dalam Al-Qur'an: Pendekatan 

Toshihiko Izutsu dan Relevansi Etika Sosial terhadap Difabel Netra," JIIC: Jurnal Intelek 

Insan Cendikia 2, no. 6 (2025): 1. 

 

Sri Ratna Wulan, "Konsep Keseimbangan (Mīzān) dalam Islam sebagai Dasar Pembangunan 

Berkelanjutan," Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-ilmu Sosial 2, no. 6 (2025): 526–532. 

 

Zainul Mun'im, "ETIKA LINGKUNGAN BIOSENTRIS DALAM AL-QURAN: Analisis Tafsir 

Pelestarian Lingkungan Hidup Karya Kementerian Agama," Şuhuf 15, no. 1 (2022): 198. 


