Qur'anuna:
Jurnal Studi

.- r’ Lsl)s https://jurnal.iaipigarut.ac.id/[JSQT
Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir gJ Q’ amm Vol. 2 No. 1-Januari, 2026

E-ISSN: 3109-9742

Halaman go-102

Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al-Baydawz:

Analisis Ayat-Ayat Keseimbangan Alam

“Irwan Noviansyah', Indra Ambiya®, Popi Silvia®, Nurul Fadhilah*

“Institut Agama Islam (IAI) Persis, Garut, Indonesia
*Penulis Korespondensi: irwannoviansyah@iaipersisgarut.ac.id

Diterima: 05/01/2026; Disetujui: 12/01/2026; Diterbitkan: 17/01/2026.

Abstract

Keyword

Abstrak

Kata Kunci

This study aims to analyze the phenomenon of climate change through Al-Baydawi’s
interpretation of Qur'anic verses related to natural balance. This research employs a
qualitative library-based method with a thematic (maudu‘) analysis of mizan-related
verses in Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil. The findings indicate that climate change
and ecological disasters are consequences of disrupted natural balance resulting from
human violations of the principle of mizan, manifesting as fasad caused by excessive
exploitation of nature. Al-Baydawr’s exegesis emphasizes that environmental crises are
not merely physical phenomena but also reflect moral and theological deviations. This
study highlights the relevance of classical Qur'anic exegesis in formulating Islamic
environmental ethics as a foundation for preserving natural balance in addressing
contemporary climate crises.

Climate Change; Mizan; Natural Balance; Al-Baydawt’s Exegesis; Islamic Eco-theology.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis fenomena perubahan iklim melalui
penafsiran Al-Baydaw1 terhadap ayat-ayat Al-Quran yang berkaitan dengan
keseimbangan alam. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan
pendekatan studi kepustakaan dan analisis tematik (maudi?) terhadap ayat-ayat
mizan dalam Tafsir Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa perubahan iklim dan bencana ekologis merupakan konsekuensi dari
terganggunya keseimbangan alam akibat pelanggaran manusia terhadap prinsip
mizan, serta menjadi bentuk fasad yang lahir dari eksploitasi alam secara berlebihan.
Tafsir Al-Baydawl menegaskan bahwa krisis lingkungan tidak hanya bersifat fisik,
tetapi juga mencerminkan penyimpangan moral dan teologis manusia. Penelitian ini
menyimpulkan relevansi tafsir klasik dalam merumuskan etika lingkungan Islam
sebagai dasar menjaga keseimbangan alam dalam menghadapi krisis iklim
kontemporer.

Perubahan Iklim; Mizan; Keseimbangan Alam; Tafsir Al-Baydawi; Ekoteologi Islam

90


https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT

LT, Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
g! Q’I)amm “Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawt...” (9o —102)

PENDAHULUAN

Perubahan iklim yang terjadi dalam beberapa tahun terakhir menjadi isu penting yang
memerlukan perhatian dari berbagai bidang ilmu, termasuk studi keislaman. Dampak nyata
dari fenomena ini terlihat pada kenaikan suhu dunia, cuaca ekstrem, hingga bencana alam
seperti banjir, kekeringan, dan badai tropis. Di Indonesia, ketidakseimbangan alam ini
dirasakan langsung melalui krisis air bersih dan kerusakan hutan di berbagai wilayah. Realitas
tersebut menegaskan bahwa krisis lingkungan bukan lagi sekadar teori, melainkan ancaman
eksistensial sehari-hari yang menunjukkan bahwa keseimbangan alam sedang mengalami
kegagalan serius. Pada titik krusial ini, ajaran agama, khususnya Islam, memiliki relevansi
signifikan untuk menawarkan panduan etik dan spiritual guna memulihkan keseimbangan
lingkungan yang telah terganggu'’.

Sebagai respons teologis, Al-Qur'an menawarkan konsep mizan (keseimbangan) sebagai
prinsip fundamental dalam pengaturan tatanan kosmis atau alam semesta.” Dalam
pandangan Islam, alam bukan hanya sekedar objek fisik, tetapi merupakan bagian dari sistem
keseimbangan yang diatur secara presisi oleh Allah Swt. Konsep ini melampaui dimensi
keadilan sosial, merambah pada tatanan ekologi yang wajib dijaga oleh manusia. Kerusakan
lingkungan yang terjadi saat ini dapat diinterpretasikan sebagai bentuk pelanggaran terhadap
mizan dan manifestasi dari fasad (kerusakan) akibat ulah tangan manusia, sesuai peringatan
dalam QS. ar-Rum [30]: 41. Oleh karena itu, revitalisasi makna mizan sebagai prinsip etik-
ekologis menjadi sangat penting dalam memitigasi fenomena perubahan iklim.?

Kajian mengenai ekoteologi Islam sebenarnya telah banyak dilakukan oleh sejumlah
akademisi. Sayyid Husayn Nasr, misalnya, menyoroti hilangnya kesadaran spiritual manusia
terhadap alam sebagai akar krisis lingkungan.* Sementara itu, konsep khalifah menekankan
kewajiban manusia dalam menjaga ekosistem. Di sisi lain, kajian linguistik seperti yang
dilakukan Toshihiko Izutsu telah membedah akar kata dalam konteks semantik Al-Qur’an.’
Penelitian Esack (2020), menunjukkan kecenderungan untuk meninjau ulang nilai-nilai
Qur’ani dalam rangka merumuskan etika lingkungan yang responsif terhadap krisis ekologis

masa kini.

' Reflita, dkk., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur'an (Kementerian
Agama RI, 2025), 3.

* Sri Ratna Wulan, “Konsep Keseimbangan (Mizan) Dalam Islam Sebagai Dasar Pembangunan Berkelanjutan,”
Socius: JurnalPenelitian Ilmu-Ilmu Sosial 2, no. 6 (2025): 526-32,
https://ojs.daarulhuda.or.id/index.php/Socius/article /view/1361.

% Abdul Rasyid, Moh. Bakir, and Munawir, “Prinsip Mizan Dalam Pemeliharaan Lingkungan: Telaah Tafsir Al-
Azhar Pada Q.S. Ar-Rahman Ayat 7-9,” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur'an Dan Tafsir 4, no. 2 (2025): 543-60,
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4iz.533.

* Muhammad Aziz, “Paradigma Tafsir Ekologi: Studi Perbandingan Antara Yusuf Al-Qaradawi Dan Seyyed
Hossein Nasr” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2025), https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/71375/.

5 Selvi Amanda dan Bashori, "Analisis Semantik Kata A'ma dalam Al-Qur'an: Pendekatan Toshihiko Izutsu dan
Relevansi Etika Sosial terhadap Difabel Netra," JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia 2, no. 6 (2025): 1.

91



'!!I l"’ LT, Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
> Q’ anuna “Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawt...” (9o —102)

Meskipun kajian ekoteologi telah berkembang, sebagian besar literatur yang ada lebih
memusatkan perhatian pada konsep khalifah, amanah, dan larangan fasad secara umum.
Terdapat keterlibatan yang relatif terbatas terhadap analisis mendalam mengenai mizan
dalam perspektif tafsir klasik. Padahal, karya tafsir klasik seperti Anwar al-Tanzil wa Asrar al-
Ta'wil karya Al-Baydawl menawarkan kerangka epistemologis yang komprehensif melalui
integrasi pendekatan linguistik, teologis, dan filosofis. Oleh karena itu, penelitian ini hadir
untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menganalisis penafsiran ayat-ayat mizan dalam
Tafsir Al-Baydawi dan merelevansikannya degan fenomena perubahan iklim kontemporer.

Kebaruan penelitian ini terletak pada upaya mengontekstualisasikan pemikiran linguistik-
teologis Al-Baydawi, seorang mufasir abad pertengahan, untuk menjawab tantangan sains
modern terkait krisis iklim. Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan akan fondasi etika
lingkungan yang berakar pada otoritas tafsir klasik namun tetap aplikatif. Dengan
menggabungkan analisis tafsir dan data ilmiah modern, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan pemahaman yang lebih utuh tentang bagaimana tradisi intelektual Islam
menyediakan instrumen logis dan spiritual untuk menjaga kelestarian alam secara

berkelanjutan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library
research) yang berfokus pada analisis teks dan interpretasi pemikiran tokoh. Simber data
penelitian dikategorikan menjadi tiga bagian utama untuk menjamin validitas temuan. Data
premier bersuber dari ayat-ayat Al-Qur'an bertema lingkungan dan kitab tafsir Anwar al-
Tanzil wa Asrar al-Ta'wil karya Al-Baydawi, sementara data sekunder mencakup literatur
ekoteologi otoritatif seperti karya Sayyid Husayn Nasr dan Yasuf al-Qaradawi, serta artikel
jurnal ilmiah yang relevan dengan isu perubahan iklim. Keseluruhan data tersebut
diposisikan sebagai objek material yang diperiksa secara mendalam menggunakan instrumen
utama yakni peneliti sendiri (human instrument), dengan perangkat lunak manajemen
referensi Mendeley untuk menjaga akurasi sitasi akademik.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi yang melibatkan proses
inventarisasi, kategorisasi, dan pencatatan sistematis terhadap penjelasan Al- Baydawi
mengenai konsep mizan (kesimbangan) dan fasad (kerusakan). Data yang telah terkumpul
kemudian dianalisis menggunakan metode analisis tematik (maudii1) dengan pendekatan
deskriptif-analitis. Proses analisis dimulai dengan membedah makna kebahasaan dan teologis
dari istilah-istilah ekologis dalam tafsir tersebut, kemudian ditarik ke dalam konteks
kontemporer untuk melihatnya relevansinya terhadap krisis iklim saat ini. Dengan teknik
penarikan kesimpulan secara deduktif, penelitian ini menghasilkan sintesis antara

pandangan tafsir klasik dan tuntutan etika lingkungan modern.

92



LT, Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
g! Q’I)amm “Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawt...” (9o —102)

HASIL DAN DISKUSI
Biografi Nasiruddin Al-Baydawi

Nagiruddin Abu al-Khayr ‘Abdullah bin ‘Umar bin Muhammad bin ‘Ali Al-Baydaw1 adalah
seorang ulama besar dalam tradisi tafsir klasik. Ia lahir di Bayda, sebuah daerah dekat Shiraz di
Iran Selatan, tempat ia tumbuh, belajar, dan mengembangkan kapasitas intelektualnya
sebelum kemudian memperluas studi ke Baghdad. Di Shiraz, ia mengikuti jejak ayahnya
sebagai gadi (hakim agung), namun kemudian mengundurkan diri karena tekanan politik
oleh nasihat guru spiritualnya, Syaikh Muhammad al-Khata’i, yang menyarankan beliau
untuk meninggalkan dunia pemerintahan dan fokus pada keilmuan.

Setelah itu, Al-Baydaw1 berpindah ke Tabriz, dan di kota inilah ia menghabiskan masa
akhir hidupnya serta menulis karya monumentalnya Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil,
sebuah karya yang kemudian menjadi salah satu rujukan tafsir terpenting dalam dunia Islam
klasik maupun studi orientalis Barat. Meski terdapat perbedaan pendapat mengenai tahun
wafatnya, banyak ulama menyebutkan tahun wafatnya sekitar 685 H (versi al-Subki dan al-
Asnawi), sementara Ibnu Katsir menyebut 685 H. Sebagai seorang cendekiawan
multidisipliner, Al-Baydawi menguasai berbagai bidang seperti fikih, usiul figh, teologi (kalam),
hadits, mantiq, bahasa Arab, sastra, hingga sejarah. Ia meninggalkan banyak karya dalam
semua disiplin ilmu tersebut, di antaranya: Anwar al-Tanzil, Tawali‘ al-Anwar, al-Misbah fi
Usul al-Din, Minhaj al-Wusul ila 1lm al-Usil, Syarh al-Minhdj, al-Lubb fi al-Nahw, dan Nizham
al-Tawarikh. Dari seluruh karyanya, tiga karya paling populer adalah Minhaj al-Wusil dan
Tawali‘al-Anwar.

Karyanya Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’'wil sangat berpengaruh karena gaya
penafsirannya yang ringkas, padat, akan tetapi kaya dengan pengetahuan, menggabungkan
metode tafsir bi al-ma’siir dan bi al-ra’yi secara seimbang. Meskipun banyak mengambil dari
karya-karya sebelumnya seperti al-Kasysyaf karya al- Zamakhshari dan Mafatih al-Ghayb
karya Fakhruddin al- Razi, ia menyaring, mengkritik, dan menyesuaikannya berdasarkan
teologi Ahlussunnah. Hal ini menyebabkan sebagian sarjana menyebutnya sebagai
“mukhtasar dari banyak tafsir”, namun tetap memperlihatkan orisinalitas pada elaborasi
kebahasaan, gira’at, dan pendekatan teologisnya sendiri. Kitab tafsir ini kemudian menjadi
sangat populer, bukan hanya di dunia Islam, tetapi juga di Barat. Banyak orientalis
menerjemahkan bagian-bagiannya dan memberikan komentar panjang atasnya. Di dunia
Islam, kitab ini menjadi rujukan utama di banyak pesantren tradisional dan dibubuhi ratusan
hasyiyah oleh para ulama setelahnya, menunjukkan luasnya penerimaan akademik terhadap

karya tersebut.’

® Jurnal IImu-Ilmu Ushuluddin. Vol. 8, No. 1. Yogyakarta: Fakultas Ushuluddin UIN Sunan Kalijaga, Januari 2007.

93



'!!I l"’ Wl )9 Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
> Q’ anu “ i i awi...”

Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawi...” (9o —102)

Konsep Keseimbangan Alam dalam Al-Qur’an
Konsep keseimbangan Alam dalam Al-Qur’an, yakni Penciptaan alam semesta merupakan

pernyataan paling mendasar dari kekuasaan dan kebijaksanaan Allah, yang tidak hanya
dilihat dari aspek kuantitatif ruang dan waktu, tetapi juga dari keteraturan sistemik yang tidak
pernah berubah sejak awal penciptaan hingga saat ini. Semua ciptaan Allah dalam ragam jenis
dan jumlahnya senantiasa berinteraksi dengan baik dan harmonis, terukur dan
berkesinambungan serta diciptakan dengan ukuran yang tepat dan kadar tertentu,

sebagaimana firman -Nya :

“Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu menurut ukuran”. (Q.S. al-Qamar [54]: 49).

Al-Qur'an menegaskan bahwa seluruh ciptaan Allah, dari struktur kosmik hingga sistem
kehidupan di bumi, beroperasi dalam tatanan yang saling berkaitan dan harmonis. Prinsip ini
ditegaskan dalam QS. al-Hijr [15]: 20—-21 yang menyatakan bahwa seluruh unsur alam
diciptakan secara terukur (mawzin) dan diturunkan menurut ukuran yang pasti (gadar).
“Dan tidak ada sesuatupun melainkan pada sisi Kami-lah khazanahnya; dan Kami tidak
menurunkannya melainkan dengan ukuran yang tertentu”. Di antara nikmat yang ada pada
khazanah Allah adalah air, angin, tumbuhan yang tumbuh untuk memenuhi kebutuhan
manusia, dan semua itu tumbuh dan berlangsung secara terukur.

Semua ciptaan Allah selalu berinteraksi secara harmoni yang ditunjukan dengan
keteraturan dan kesempurnaan pada ciptaan-Nya tanpa ada cacat sedikit pun, dan bentuk
keteraturan ini bisa diamati langsung di alam yang terhampar luas, maka akan semakin jelas
bahwa tidak ada kecacatan ataupun ketidakaturan pada ciptaan-Nya. Al-Qur'an
menggambarkan bahwa alam semesta diciptakan Allah dengan ukuran, aturan, dan
keseimbangan yang sangat teliti. Segala sesuatu di langit dan di bumi bergerak di bawah
sistem yang pasti. Tidak ada unsur yang diciptakan secara sia-sia, berlebihan, atau kurang.
Prinsip keseimbangan inilah yang dalam Al-Qur'an disebut sebagai mizan, yaitu ukuran,
harmoni, dan keteraturan yang dijadikan dasar ciptaan. Salah satu ayat yang paling jelas

menyebutkan istilah mizan yaitu terdapat dalam QS. ar-Rahman [55]: 7-9
71 S ANER R IRk N e T AN AT l P AT O PR T
O 2 Y5 Lol 03301 2T o501 8 15REENT. 15T 2355 4

“Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca (keadilan). Supaya kamu
Jjangan melampaui batas tentang neraca itu. Dan tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan
Jjanganlah kamu mengurangi neraca itu”.

Dari perspektif Al- Baydawi, prinsip keteraturan ini bukan sekadar hukum fisik semata,
tetapi juga prinsip moral, etis, dan kosmis yang harus dijaga oleh seluruh ciptaan, terutama
manusia yang diberi amanah sebagai khalifah di bumi. Al-Baydawi melihat bahwa Al-Qur'an
tidak hanya menjelaskan bagaimana alam tercipta, tetapi juga bagaimana manusia harus
memposisikan dirinya dalam hubungan dengan alam tersebut. Al-Qur’an juga menekankan

94



'!!I l"’ Wl )9 Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
> Q’ anu “ i i awi...”

Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawi...” (9o —102)

bahwa seluruh ciptaan tunduk pada aturan yang tetap dan tidak berubah. Dalam QS. al-Mulk
[67]: 3, dinyatakan bahwa tidak ada “ketimpangan” atau cacat dalam kekuasaan Allah.

P 1 - ///oa 0% '\;f }"’ﬁ‘*af . Pt zZ e
or 5 5 7wl 230 058 e o I IR G LG Bk s G GIE
s 8
3k

z

“Dialah yang menciptakan langit berlapis-lapis ,dan tidak akan kamu lihat sesuatu yang tidak
seimbang pada ciptaan Allah yang maha pengasih. Maka lihatlah sekali lagi adakah kamu lihat
sesuatu yang cacat”.

Ayat ini menggambarkan bahwa struktur alam, seperti rotasi bumi, peredaran planet,

gravitasi, dan siklus alam lainnya berjalan berdasarkan hukum tetap yang sangat presisi.
Dengan kata lain, alam bekerja dalam keseimbangan yang diciptakan Allah. Dalam
menafsirkan QS. al-Qamar [54]: 49, Al-Baydawl menekankan bahwa segala sesuatu diciptakan
dengan qadar, yakni ukuran yang sangat presisi dan penuh hikmah. Beliau menjelaskan dalam
Anwar al-Tanzil bahwa penciptaan alam semesta bukanlah sebuah kebetulan, melainkan
manifestasi dari kehendak Allah yang menetapkan setiap komponen alam pada posisi dan
fungsi yang tepat. Prinsip keseimbangan ini atau yang sering disebut sebagai mizan, menjadi
fondasi bagi stabilitas ekosistem global. Namun, stabilitas ini terancam oleh aktivitas manusia
yang melampaui batas (tugyan).

Al-Baydawi memberikan peringatan keras bahwa ketidakseimbangan yang disebabkan
oleh tangan manusia akan berujung pada kerusakan (fasad). Hal ini relevan dengan fenomena
perubahan iklim saat ini, di mana emisi karbon yang berlebihan telah merusak "timbangan"
atmosfer bumi, memicu pemanasan global yang tidak terkendali. Lalu QS. al-Hijr [15]: 19,
memperkuat konsep ini dengan menjelaskan bahwa sumber daya alam pun berada dalam

keseimbangan
d))j-‘ m;w JS oo wa wﬁ) 5 \M‘-SU Lr“-‘ UP)

“Dan Kami telah menghamparkan bumi dan menjadikan padanya gunung-gunung dan Kami
tumbuhkan padanya segala sesuatu menurut ukuran”.

Penafsiran terhadap ayat ini menempatkan mizan sebagai simbol keadilan universal dan
keteraturan hukum alam (sunnatullah) yang harus dijaga.” Keseimbangan dalam Islam
dikenal dengan istilah tawazun “keseimbangan” yang berasal dari bahasa Arab dengan akar

kata tawazana dengan makna “menjadikan seimbang” (Munawwir 1984, 1556). Menurut

Quraish Shihab keseimbangan juga dikenal dengan istilah E)\j.:./\\.

Adapun kata C)\Jf.:g berasal dari akar kata O ) ¢ “menimbang” (Munawwir, 1984: 1556), kata

7 Sri Ratna Wulan, "Konsep Keseimbangan (Mizan) dalam Islam," 527.

95



'!!I l", Ls,é Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
] Q’ anuna “Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawt...” (9o —102)
o \5.:.5 merupakan sigah isim alat yang berarti alat menimbang atau timbangan (Rahman, 2018:

1). Dengan bentuk jamak’ ) j.n , seperti termaktub dalam A.Zid\ ;:J Ja.m.d R ‘,l P //

PR ° 0

LM» s VJJ:.) )}\é “Dan Kami akan memasang timbangan yang tepat pada hari kiamat”. (QS.

al-Anbiya [21]: 47)

Alam yang terhampar luas merupakan makhluk Allah yang selalu bertasbih dan memuji-Nya
yang kemudian ditundukan untuk kemaslahatan manusia sekaligus menjadi amanah
manusia untuk menjaga dan memakmurkannya. Allah memilih manusia yang diamanahi
untuk menjadi khalifah, sebagai wakil tuhan yang mengatur, memelihara, memakmurkan

alam ini. Sebagaimana firman Allah dalam penggalan
E // /

“‘Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya Aku hendak
menjadikan seorang khalifah di muka bumi". (Q.S. al-Baqarah [2]: 30)

o 07 }

jl.l.:u aS Mﬁﬁ&uﬂjv\gm} s 5

“Kemudian Kami jadikan kamu pengganti-pengganti (mereka) di muka bumi sesudah mereka,
supaya Kami memperhatikan bagaimana kamu berbuat”. (QS. Yunus [10];14)

Dalam tafsimya Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil, Al-Baydawi mengatakan bahwa
Khalifah berarti yang akan menggantikan, masa depan dan akan bergantung pada sesuatu
yang diberikan. Seperti Nabi Adam ‘alayhi salam adalah khalifah Allah di bumi, begitu juga
semua nabi yang diberi kekhalifahan oleh Allah dalam membangun bumi, mengatur manusia,
menyempurnakan jiwa mereka, dan melaksanakan perintah-Nya di antara mereka.® Manusia
sebagai khalifah memiliki tanggung jawab yang besar di dunia ini; tanggung jawab bukan
hanya dalam kaitannya dengan perkara ta‘abbudi, yaitu hubungan la dengan Allah, tetapi juga
aspek ta‘ammuli, yaitu hubungan manusia dengan manusia dan juga hubungannya dengan
alam atau hablun min al-‘alam.

Dalam perannya sebagai khalifah, manusia harus mengurus, memanfaatkan, dan
memelihara, baik langsung maupun tidak langsung amanah tersebut meliputi bumi dan
segala isinya, seperti gunung-gunung, laut, air, awan dan angin, tumbuh-tumbuhan, sungai,
binatang-binatang, sehingga manusia dapat memiliki perilaku yang baik. Dan dalam
melaksanakan kekhalifahan ini, manusia sudah dibekali fisik dan akal yang sempurna, bahkan
agama yang akan menjadi petunjuk agar manusia tidak terjerumus oleh hawa nafsunya.

Dengan demikian Allah akan mengabarkan mengenai ketetapan hukum-Nya yang adil dan

¥ Al- Baydawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil (Semarang: Karya Toha Putra, 1993), jil.1, hlm. 68.

96



'!!I l"’ LT, Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
> Q’ anuna “Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawt...” (9o —102)

keputusan-Nya yang berimbang (tidak berat sebelah) di antara para hamba-Nya ketika Dia
menghimpun mereka semua di Hari Kiamat untuk dipertanggungjawabkan mengenai tugas
khilafahnya di muka bumi. Dia memasang timbangan-timbangan yang adil bagi mereka.
Dalam timbangan-timbangan itu menjadi tampak jelas kebaikan dan kejelekan. Yang
sebelum timbangan keadilan ditegakan Allah telah mengutus dengan mukjizat yang nyata
dan seorang Rasul pembawa syariat dan hukum-hukum yang nyata. Untuk memahamkan
kepada manusia dari apa yang membuat mereka baik dan selamat dari neraka. Serta agar

mereka berbuat adil terhadap apa yang diperintahkan. Seperti dalam firman Allah,

o .'o e _ f/ f _ 00/ _ 3 02 ’y /o/.g/ }%/oo - o _ cg ° :/
Lndll 6 5ad 0115 oD L W15 el L e 3T o)
“Sesungguhnya Kami telah mengutus rasul-rasul Kami dengan membawa bukti-bukti yang

nyata dan telah Kami turunkan bersama mereka Al Kitab dan neraca (keadilan) supaya

manusia dapat melaksanakan keadilan”. (QS. al-Hadid [57]: 25)

Relevansi Tafsir Al- Baydawi Terhadap Isu Perubahan Iklim
Alam memiliki kemampuan untuk mempertahankan stabilitas (homeostasis). Al-Qur'an

menegaskan bahwa seluruh ciptaan Allah beroperasi dalam tatanan sempurna, terukur dan
seimbang. Alam bekerja secara teratur, berinteraksi secara harmonis, dan tidak ada aspek
yang sia-sia. Konsep ini didukung oleh QS. al-Qamar [54] ayat 49 dan QS. al- Hijr [15] ayat 21
yang menyatakan bahwa segala sesuatu diciptakan menurut ukuran tertentu (gadar). Dalam
kerangka teologis ini, Al-Qur'an memperkenalkan istilah mizan sebagai prinsip keteraturan
universal, yang tidak hanya mengatur hukum fisik kosmos tetapi juga etika manusia terhadap
ciptaan.

Mizan dalam pandangan Al-Baydawi adalah "sistem operasi" alam semesta. Sebagaimana
penafsirannya dalam QS. ar- Rahman [55] ayat 7-9 “Allah menciptakan langit dengan tinggi
kedudukan dan derajatnya, karena langit adalah sumber ketetapan-ketetapan-Nya, tempat
turunnya keputusan-keputusan-Nya, dan tempat tinggal para malaikat-Nya. Dan Dia
menegakkan keseimbangan keadilan dengan memberikan hak kepada setiap orang yang
mampu, dan memenuhi kewajiban setiap orang yang berhak, sehingga urusan dunia tertata
dengan benar, sebagaimana sabda Nabi (saw): “Langit dan bumi ditegakkan dengan keadilan.”

Penyebutan ukuran sesuatu, seperti timbangan, takaran, dan sebagainya, seolah-olah
ketika ia menggambarkan langit sebagai tempat yang tinggi, yang menjadi tempat
penghakiman dan pengakuan, maka ia hendak menggambarkan bumi dengan apa yang ada
di dalamnya, yang dengannya perbedaan itu tampak, dan dengan ukurannya diketahui, serta
yang dengannya hak-hak dan kewajiban-kewajiban ditetapkan. Demikian penghakiman
kelak di yawm al-qiyamah akan ditegakan dengan keadilan.’

Dalam penafsiran ayat tersebut menegaskan bahwa Allah telah meletakkan neraca

9 Al- Baydawr, jil.5 hlm. 170-171.

97



'!!I l"’ LT, Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
> Q’ anuna “Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawt...” (9o —102)

(al-mizan) sehingga manusia tidak berlebihan dan harus menegakkan keseimbangan itu
dengan adil. Ayat ini menjadi fondasi untuk memahami ketertiban alam serta tanggung jawab
manusia dalam memelihara dunia. Dalam kajian tafsir Al- Baydaw1, mizan diartikan jauh lebih
luas daripada sekadar neraca fisik, ia adalah simbol keteraturan hukum Allah yang mengatur
semua aspek ciptaan, dari orbit planet hingga keseimbangan ekosistem di bumi. Al-Baydaw1
menekankan bahwa alam semesta bekerja dalam keteraturan sempurna yang jika satu bagian
terganggu, akan berdampak pada keseluruhan sistem.

Kegagalan untuk menjumpai ketidakteraturan dalam ciptaan, seperti dalam QS. al-Mulk
[67]: 3, menunjukkan bahwa sistem tersebut dirancang untuk menjamin keseimbangan.
Adapun konsep fasad dalam konteks ini adalah konsekuensi logis dari pelanggaran terhadap
prinsip mizan. Fasad bukan hanya kerusakan fisik lingkungan, tetapi juga representasi moral
dari perilaku manusia yang melampaui batas (fugyan), mengeksploitasi alam tanpa
mempertimbangkan keteraturan ciptaan, dan merusak fungsi ekologis yang telah ditetapkan
Allah sebagai bagian dari harmoni kosmis.

Data dari Badan Nasional Penanggulangan Bencana (BNPB) menunjukkan tren
peningkatan jumlah bencana hidrometeorologi di Indonesia. Dari tahun 2010 hingga 2022,
kejadian bencana meningkat hingga 82%, dengan bencana hidrometeorologi menyumbang
mayoritas kejadian, termasuk banjir, tanah longsor, dan cuaca ekstrem lainnya. Data statistik
resmi terbaru menunjukkan bahwa perubahan iklim telah meningkatkan frekuensi dan
intensitas bencana hidrometeorologi di Indonesia secara signifikan. Sepanjang tahun 2025,
Badan Nasional Penanggulangan Bencana (BNPB) mencatat sekitar 3.000 kejadian bencana
alam, di mana hampir 99 persen di antaranya merupakan bencana hidrometeorologi seperti
banjir, cuaca ekstrem, dan tanah longsor.

Banjir menjadi jenis bencana yang paling dominan dengan lebih dari seribu kejadian
sepanjang tahun, disusul oleh ratusan kejadian cuaca ekstrem dan tanah longsor yang
tersebar di berbagai wilayah Indonesia. Pernyataan Badan Meteorologi, Klimatologi, dan
Geofisika (BMKG) memperkuat fakta bahwa perubahan iklim bukan lagi isu masa depan,
melainkan kenyataan saat ini, ditandai oleh anomali suhu global yang telah melampaui batas
1,5°C dibanding masa pra-industri, serta peningkatan frekuensi bencana hidrometeorologi di
Indonesia.”

Studi kasus kontemporer memperlihatkan dampak serius perubahan iklim di Indonesia,
terutama pada akhir 2025. Terjadi banjir dan longsor di pulau Sumatra yang melanda Aceh,
Sumatra Utara, dan Sumatra Barat akibat kombinasi hujan monsun intens dan siklon tropis
yang jarang terjadi di wilayah khatulistiwa, mengakibatkan ribuan korban jiwa, hilangnya
infrastruktur, dan jutaan orang terdampak. Jumlah korban tewas diperkirakan mencapailebih

dari seribu jiwa, dengan lebih dari satu juta orang terpaksa diungsikan. Kondisi ini diperparah

'° (BMKG), Buletin Iklim Indonesia: Analisis Suhu dan Cuaca Ekstrem Tahun 2025 (Jakarta: BMKG, 2025).

98



'!!I l"’ LT, Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
> Q’ anuna “Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawt...” (9o —102)

oleh deforestasi dan kegiatan eksploitasi lahan yang mengurangi kemampuan alam untuk
menyerap curah hujan ekstrem, memicu longsor dan meningkatnya laju aliran air permukaan
yang cepat serta banjir bandang. Fenomena ini bukanlah kejadian sporadis, tetapi
menunjukkan adanya pola peningkatan frekuensi dan intensitas bencana alam akibat
perubahan iklim yang telah terjadi dalam beberapa dekade terakhir.

Tafsir Al-Baydawl menempatkan mizan tidak hanya sebagai prinsip fisik atau hukum alam,
tetapi juga sebagai prinsip etika ekologis yang menuntut keteraturan dalam tindakan
manusia. Dalam penafsirannya terhadap Q.S. ar- Rahman [55]:7-9, ia menyatakan bahwa
mizan adalah alat yang Allah tetapkan agar manusia tidak melampaui batas (tugyan) dan
terus menjaga keteraturan ciptaan. Peningkatan suhu rata-rata global, yang bahkan telah
tercatat sebagai tahun terpanas dalam sejarah pengamatan di Indonesia, memperlihatkan
bahwa keteraturan ini telah terganggu oleh dampak pemanasan global. Penurunan kualitas
iklim, perubahan pola hujan, dan frekuensi cuaca ekstrem menunjukkan adanya pergeseran
sistemik yang tidak sesuai dengan prinsip keseimbangan ciptaan Allah.

Dalam penafsiran Al-Baydawi, fasad tidak hanya merujuk kepada kerusakan alam secara
fisik, tetapi juga keterputusan hubungan manusia dengan hakikat amanah kebumian yang
diberikan Allah. Perubahan iklim, sebagai akibat dari emisi gas rumah kaca, penggundulan
hutan, dan perubahan penggunaan lahan, merupakan bentuk fasad ekologis. Kegiatan
eksploitasi seperti pembukaan hutan dalam skala besar, mengurangi kapasitas tanah untuk
menyerap air hujan dan mempercepat erosi, sehingga menghasilkan dampak
hidrometeorologi yang lebih ekstrem. Hal ini sejalan dengan data praktis risiko bencana yang
meningkat secara signifikan di Indonesia.

Dalam perspektif Islam, mitigasi perubahan iklim harus dimulai dari perubahan perilaku
manusia. Tafsir Al-Baydawl menuntun kepada pemahaman bahwa manusia bukan berhak
mutlak atas alam, tetapi memiliki mandat untuk menjaga dan memelihara sistem ciptaan
Allah. Oleh karena itu, solusi harus bersifat holistik, melibatkan perubahan etika, pola
konsumsi, dan cara manusia berinteraksi dengan lingkungan. Pendekatan mizan menuntut
kebijakan yang mengintegrasikan nilai Qur'ani dalam pembangunan berkelanjutan, termasuk
perluasan ruang hijau dan reboisasi untuk memulihkan fungsi hidrologis tanah, kebijakan
pengurangan emisi gas rumah kaca melalui transisi energi bersih, perlindungan kawasan
ekosistem kritis seperti hutan hujan tropis, mangrove, dan lahan gambut, Penegakan hukum
lingkungan yang mempertimbangkan keseimbangan ekologis dalam setiap aspek
pembangunan.” Hal ini bukan hanya soal teknis lingkungan, tetapi sebuah kewajiban moral
dan spiritual di mana pelestarian alam menjadi bentuk ibadah dan amanah Ilahi.

Integrasi antara teologi Islam klasik, khususnya Tafsir Al- Baydawi, dan temuan empiris

perubahan iklim di Indonesia secara tegas menunjukkan bahwa konsep keseimbangan alam

" Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang Dab Diklat Departemen Agama RI, Tafsir Al-Qur'an
Tematik: Pelestarian Lingkungan Hidup (2009).

99



LT, Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
g! Q’I)amm “Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawt...” (9o —102)

(mizan) dalam Al-Qur’an tidak dapat dipahami semata sebagai metafora kosmik, melainkan
sebagai prinsip normatif yang mengikat relasi manusia dengan alam. Mizan berfungsi
sekaligus sebagai hukum keteraturan alam dan standar etika ekologis; pelanggaran
terhadapnya secara niscaya menghasilkan disrupsi sistemik yang bermuara pada kerusakan
lingkungan. Dengan demikian, perubahan iklim dan meningkatnya bencana
hidrometeorologi bukan sekadar fenomena alamiah, tetapi konsekuensi logis dari
pengingkaran manusia terhadap prinsip keteraturan ciptaan. Dalam kerangka ini, fasad harus
dibaca ulang secara kritis.

Tafsir klasik memang sering mengaitkan fasad dengan kemaksiatan moral dan bencana
alam, namun dalam konteks ekoteologis kontemporer, fasad lebih tepat dipahami sebagai
kerusakan ekologis yang bersumber dari aktivitas antropogenik. Eksploitasi sumber daya
alam secara berlebihan, gaya hidup konsumtif (israf), dan pelampauan batas (tugyan) dalam
pembangunan modern merupakan bentuk kemaksiatan struktural yang memicu pemanasan
global, degradasi ekosistem, dan eskalasi bencana iklim. * Oleh karena itu, fenomena cuaca
ekstrem tidak dapat direduksi sebagai takdir alamiah semata, melainkan harus diposisikan
sebagai indikator kegagalan etis manusia dalam menjaga keseimbangan ciptaan.

Pembacaan atas ayat-ayat mizan dan fasad menuntut pergeseran paradigma etika
lingkungan dari antroposentrisme menuju etika ekoteologis yang menempatkan alam sebagai
subjek bermartabat.” Konsep khalifah dalam Islam secara eksplisit menolak klaim kedaulatan
mutlak manusia atas alam. Sebaliknya, manusia diberi mandat untuk menjaga tatanan kosmis
yang telah ditetapkan Allah. Penegasan Allah sebagai Rabb Al-‘Alamin mengimplikasikan
bahwa seluruh unsur alam memiliki nilai intrinsik dan hak keberlanjutan, bukan hanya
sebagai objek pemuas kebutuhan manusia* sehingga perusakan lingkungan bukan hanya
kesalahan ekologis, tetapi juga pelanggaran teologis.

Dalam konteks ini, Tafsir Al-Baidaw1 memiliki relevansi strategis sebagai landasan teologis
bagi mitigasi perubahan iklim. Konsep mizan dalam tafsir tersebut berfungsi sebagai kerangka
normatif hukum alam yang bersifat mengikat. Setiap pelanggaran terhadapnya secara niscaya
melahirkan fasad. Argumentasi ini memperkuat tesis para pemikir ekoteologi modern, seperti
Seyyed Hossein Nasr, yang menempatkan krisis lingkungan sebagai manifestasi krisis spiritual
manusia modern. Dengan demikian, pendekatan teknokratis dan saintifik semata terbukti
tidak memadai apabila tidak disertai transformasi etis dan spiritual.

Implikasinya, mitigasi perubahan iklim menuntut perubahan paradigma perilaku manusia

** Reflita, dkk., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur'an (Kementerian
Agama R, 2025), 105.

¥ Zainul Mun'im, "ETIKA LINGKUNGAN BIOSENTRIS DALAM AL-QURAN: Analisis Tafsir Pelestarian
Lingkungan Hidup Karya Kementerian Agama," $uhuf 15, no. 1 (2022): 198.

* Reflita, dkk., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur'an (Kementerian
Agama R, 2025), 45.

100



'!!I l"’ LT, Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
> Q’ anuna “Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawt...” (9o —102)

secara mendasar. Tafsir Al- Baydawl menegaskan bahwa pemborosan (israf) dan keserakahan
(tugyan) merupakan pelanggaran langsung terhadap mizan yang berkonsekuensi pada
kerusakan ekologis. Prinsip moderasi dalam pemanfaatan sumber daya bukan sekadar
anjuran moral, melainkan keharusan teologis. Dalam konteks kebijakan publik, prinsip ini
harus diterjemahkan ke dalam pengelolaan sumber daya yang berkelanjutan, pembatasan
eksploitasi berlebihan, serta integrasi daya dukung ekologis dalam setiap perencanaan
pembangunan. Lebih jauh, upaya konservasi dan rehabilitasi lingkungan perlu dipahami
sebagai bagian dari tanggung jawab moral dan spiritual, bahkan sebagai bentuk taubat
ekologis atas pelanggaran terhadap keseimbangan alam. Pemulihan ekosistem tidak hanya
bertujuan mengurangi dampak fisik perubahan iklim, tetapi juga membangun kembali relasi
etis antara manusia dan alam. Oleh karena itu, mitigasi perubahan iklim dalam perspektif
Tafsir Al- Baydawi harus dipahami sebagai ikhtiar mengembalikan mizan yang telah
terganggu, yakni mengembalikan manusia pada perannya sebagai khalifah yang bertanggung
jawab.

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa krisis iklim kontemporer bukan
semata persoalan lingkungan atau ekonomi, tetapi persoalan teologis dan etis yang mendasar.
Mengabaikan dimensi ini berarti mengabaikan akar masalah perubahan iklim itu sendiri.
Integrasi nilai mizan ke dalam perilaku individu, kebijakan publik, dan arah pembangunan
menjadi prasyaratan utama untuk menjaga keberlanjutan bumi. Menjaga keseimbangan alam
bukan sekadar pilihan kebijakan, melainkan kewajiban moral dan spiritual manusia sebagai
khalifah di bumi.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur'an tentang keseimbangan alam dalam
Tafsir Al- Baydawi, penelitian ini menegaskan bahwa konsep mizan merupakan prinsip
fundamental yang mengatur tatanan kosmis sekaligus menjadi landasan etika ekologis dalam
Islam. Al-Baydawl memandang keseimbangan alam sebagai ketetapan Ilahi yang bersifat
menyeluruh, mencakup aspek fisik, moral, dan teologis, sehingga setiap pelanggaran terhadap
tatanan tersebut berpotensi melahirkan fasad atau kerusakan di darat dan laut.

Dalam konteks kontemporer, fenomena perubahan iklim dapat dipahami sebagai
manifestasi dari terganggunya mizan akibat perilaku manusia yang melampaui batas, seperti
eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan dan pengabaian terhadap amanah
kekhalifahan. Tafsir Al-Baydawl memberikan perspektif teologis yang menempatkan krisis
lingkungan bukan semata-mata sebagai persoalan teknis atau ilmiah, melainkan juga sebagai
persoalan etika dan tanggung jawab moral manusia di hadapan Allah. Dengan demikian,
upaya penanggulangan perubahan iklim menuntut perubahan paradigma dari sikap
eksploitatif menuju sikap pemeliharaan dan tanggung jawab ekologis yang berakar pada nilai-

nilai Qur'ani.

101



LT, Irwan Noviansyah, Indra Ambiya, Popi Silvia, Nurul Fadhilah
g! Q’I)amm “Fenomena Perubahan Iklim dalam Tafsir Al- Baydawt...” (9o —102)

Penelitian ini menegaskan bahwa tafsir klasik tetap relevan dalam merespons tantangan
global masa kini, khususnya dalam merumuskan etika lingkungan Islam yang berorientasi
pada pelestarian keseimbangan alam. Kajian selanjutnya diharapkan dapat memperluas
analisis ini dengan membandingkan penafsiran Al-Baydaw1 dengan tafsir klasik maupun
kontemporer lainnya, serta mengaitkannya dengan praktik kebijakan lingkungan dan

pembangunan berkelanjutan dalam perspektif Islam.

DAFTAR REFERENSI

Abdul Rasyid, Moh. Bakir, dan Munawir, "Prinsip Mizan dalam Pemeliharaan Lingkungan:
Telaah Tafsir Al-Azhar Pada Q.S. ar-Rahman Ayat 7-9," Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur'an
Dan Tafsir 4, no. 2 (2025): 543.

Al-Baydawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil (Beirut: Dar Thya’ al-Turas al-‘Arabij, t.t.), h. 69.

Al-Al-Baydawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil (Beirut: Dar Thya’ al-Turas al-‘Arabij, t.t.), h.
326.

BMKG. Buletin Iklim Indonesia: Analisis Suhu dan Cuaca Ekstrem Tahun 2025. Jakarta: BMKG,
2025.

Jurnal IImu-Ilmu Ushuluddin. Vol. 8, No. 1. Yogyakarta: Fakultas Ushuluddin UIN Sunan
Kalijaga, Januari 2007.

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang Dab Diklat Departemen Agama RI,
Tafsir Al-Qur'an Tematik: Pelestarian Lingkungan Hidup (2009).

Aziz, Muhammad. Paradigma Tafsir Ekologi: Studi Perbandingan Antara Yusuf Al-Qaradawi
dan Seyyed Hossein Nasr. Tesis, UIN Sunan Kalijaga, 2025.

Reflita, dkk., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur'an
(Kementerian Agama R, 2025), 3, 45, 105

Selvi Amanda dan Bashori, "Analisis Semantik Kata A'ma dalam Al-Qur'an: Pendekatan

Toshihiko Izutsu dan Relevansi Etika Sosial terhadap Difabel Netra," JIIC: Jurnal Intelek
Insan Cendikia 2, no. 6 (2025): 1.

Sri Ratna Wulan, "Konsep Keseimbangan (Mizan) dalam Islam sebagai Dasar Pembangunan
Berkelanjutan," Socius: Jurnal Penelitian [Imu-ilmu Sosial 2, no. 6 (2025): 526-532.

Zainul Mun'im, "ETIKA LINGKUNGAN BIOSENTRIS DALAM AL-QURAN: Analisis Tafsir
Pelestarian Lingkungan Hidup Karya Kementerian Agama," Suhuf1s, no. 1 (2022):198.

102



