
Qur’anuna: 

Jurnal Studi  

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 
https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT  

Vol. 2 No. 1 – Januari, 2026 

 

 
 

74 
 

E-ISSN: 3109-9742 Halaman 74-89

 
Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ: Integrasi Prinsip 

Etis-Teologis dan Amanah Kekhalifahan Manusia 

*Yudi Wildan Rasyid1, Barikli Mubaroka2, Eneng Restia Yulianti3, Mia Amalia Zulqodah4 
1-4Institut Agama Islam (IAI) Persis, Garut, Indonesia 

Penulis Korespondensi: yudiwildanrasyid@iaipersisgarut.ac.id  

 

Diterima: 05/01/2026; Disetujui: 13/01/2026; Diterbitkan: 17/01/2026. 

 
Abstract : This study aims to analyze the principles of environmental ethics from the 

perspective of M. Quraish Shihab as presented in his tafsīr, Tafsīr al-Miṣbāḥ. The 

research employs a qualitative method with a library research approach. The 

findings reveal that, according to Quraish Shihab, human ethics toward the 

environment are grounded in the divine trust inherent in the role of khalīfah 

(stewardship). By linking this understanding with Paul Taylor’s principles of 

environmental ethics, the study identifies four foundational pillars in managing 

natural resources: non-maleficence (prohibition of destruction), non-interference 

(maintaining ecological balance), fidelity (moral integrity), and restitutive justice 

(responsibility for restoration). These findings affirm that, from an Islamic eco-

theological perspective, environmental preservation is not merely a technical or 

ecological duty but a manifestation of faith and a moral expression of human 

responsibility as God’s stewards on earth. 

Keyword : Ecotheology; al-Miṣbāḥ; Environmental Ethics 

Abstrak : Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis prinsip etika lingkungan dalam 

perspektif M. Quraish Shihab melalui kitab tafsirnya, Tafsīr al-Miṣbāḥ. Metode 

yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research). Hasil penelitian menunjukkan bahwa menurut 

Quraish Shihab etika manusia terhadap lingkungan didasari oleh sifat amanah 

seorang khalifah. Dengan menghubungkannya dengan prinsip etika lingkungan 

Paul Taylor, penelitian ini menemukan empat pilar utama dalam pengelolaan 

alam, yaitu: non-maleficence (larangan merusak), non-interference (menjaga 

keseimbangan alami), fidelity (integritas moral), dan restitutive justice (tanggung 

jawab pemulihan). Temuan ini menegaskan bahwa dalam perspektif ekoteologi 

Islam, pelestarian lingkungan bukan sekadar kewajiban teknis-ekologis, 

melainkan manifestasi keimanan dan bentuk pertanggungjawaban manusia 

sebagai wakil Tuhan di muka bumi.  

Kata Kunci : Ekoteologi, al-Miṣbāḥ, Etika Lingkungan 

https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT
mailto:yudiwildanrasyid@iaipersisgarut.ac.id


Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

75  

PENDAHULUAN 

Kondisi lingkungan dan juga alam akan terus berubah seiring dengan berkembangnya 

zaman, yang disebabkan oleh bertambahnya jumlah populasi manusia dan juga 

pembangunan lahan-lahan hijau yang tidak bijak. Begitu pun yang terjadi di Indonesia, 

sebagaimana disebutkan oleh Sidiq dalam Sukarsono (2016), bahwa kurang dari 50 tahun lagi 

populasi penduduk Indonesia akan meningkat pesat, hingga mencapai dua kali lipat dari 

populasi sebelumnya, yakni sekitar 457-500 juta jiwa. Pertumbuhan populasi ini diperkirakan 

meningkat sebesar 1,49% per tahunnya.1 Meningkatnya jumlah penduduk ini akan 

mengakibatkan lahan-lahan hijau dialihfungsikan menjadi perumahan, perkantoran, atau 

fasilitas lainnya yang bisa mengganggu keseimbangan lingkungan. Bahkan bukan hanya alam 

yang diubah menjadi tempat pemukiman, bertambahnya populasi akan menimbulkan 

konsekuensi serius berupa peningkatan signifikan limbah rumah tangga yang akan berpotensi 

memicu bencana ekologis jika tidak ditangani dengan baik. Selain itu, dampak yang lebih jauh 

dari krisis ekologis ini adalah tidak terpenuhinya kebutuhan manusia seperti akses udara 

segar, air bersih, kesulitan ekonomi, karena biaya hidup yang semakin mahal yang pada 

akhirnya dapat memicu kriminalitas sebagai bentuk usaha masyarakat untuk bisa memenuhi 

kebutuhan pokoknya. 

Terdapat beberapa penelitian yang membahas isu serupa. Alfadhli dkk. (2025) 

menegaskan bahwa ekoteologi Islam merupakan keseimbangan antara konsep tauḥīd dan 

ekologi, di mana menjaga alam merupakan wujud rasa syukur kepada Allah, sedangkan 

merusaknya berarti menyalahi prinsip tauḥīd.2 Zulfikar dkk. (2023), melalui kajian Tafsīr al-

Azhar karya Ḥamka, menunjukkan bahwa hak dan kewajiban manusia terhadap alam harus 

berjalan selaras sebagai bentuk kesadaran spiritual dan etika pelestarian.3 Maftukhin (2016) 

mengutip Sayyed Ḥossein Naṣr bahwa krisis ekologi berakar pada hilangnya kesadaran 

spiritual manusia yang memandang alam semata-mata sebagai objek eksploitasi, padahal 

manusia sebagai khalīfatullāh fī al-arḍ berkewajiban menjaga keharmonisannya.4 Mustofa 

(2014) memberikan dasar teologis melalui konsep tanggung jawab moral dalam teologi Islam 

dengan menyoroti pandangan Ibn Rušyd tentang keteraturan alam sebagai bukti 

 
1 Sukarsono Sukarsono, “Ekologi Islam Dalam Praktek Konservasi Dan Pendidikan Konservasi Di Indonesia” 

(Malang: UMM Press, 2016), 7. 
2 Suratin et al., “Ekoteologi Islam: Menjelajahi Hubungan Spiritual Antara Manusia, Alam, Dan Tuhan Dalam 

Tradisi Islam.” 
3 Eko Zulfikar and Nadia Azkiya, “Eko-Teologi Dalam Tafsir Al-Azhar: Upaya Hamka Dalam Membangun 

Paradigma Dan Berkesadaran Lingkungan,” in Proceeding International Conference on Quranic Studies, 2023, 

https://proceeding.iainkudus.ac.id/index.php/ICQS/article/view/399/335. 
4 M Maftukhin, “Teologi Lingkungan Perspektif Seyyed Hossein Nasr,” Dinamika Penelitian: Media Komunikasi 

Penelitian Sosial Keagamaan 16, no. 2 (2016): 337–52, chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://pdfs.semanticscholar.org/e5b6/7b4f591bc7f6ae55529e1

cc9242e6986aa90.pdf. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

76  

perencanaan ilāhī bagi kemaslahatan manusia.5 Sementara itu, Atikawati dkk. (2019) 

menekankan relevansi konsep khalīfah fī al-arḍ dengan etika lingkungan biosentris dan 

ekosentris yang menuntut manusia bersikap adil terhadap seluruh makhluk serta menggeser 

pandangan antroposentrisme yang merusak alam.6 

Kajian-kajian ekoteologi terdahulu telah berhasil membangun landasan filosofis mengenai 

hubungan manusia, alam, dan juga Tuhan, pandangan mufassir Ḥamka terhadap ekoteologi, 

tanggung jawab manusia sebagai khalīfah fī al-arḍ, menegaskan perlunya pergeseran dari 

pandangan antroposentrisme menuju ekosentrisme. Namun demikian, masih terdapat 

kesenjangan dalam penjelasan tafsir kontemporer terlebih mufassir Indonesia. Belum ada 

analisis mendalam yang memadukan kerangka ekoteologi dan tuntutan etika lingkungan 

tersebut ke dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ karya M. Quraish Shihab. Oleh karena itu, penelitian ini 

bertujuan untuk mengisi kekosongan tersebut dengan merumuskan tanggung jawab manusia 

secara eksplisit melalui interpretasi kontekstual yang ditawarkan oleh Tafsīr al-Miṣbāḥ 

menggunakan kerangka etika teologis yang terperinci (al-‘adālah, at-tawāzun, dan al-intifā‘). 

Tujuan dari penelitian ini yaitu untuk menganalisis secara mendalam ekoteologi yang 

bersumber dari penafsiran beberapa ayat Al-Qur'an yang secara khusus membahas mengenai 

etika lingkungan. Analisis ini akan dilakukan melalui perspektif tokoh tafsir kontemporer 

Indonesia, Quraish Shihab dalam kitab tafsirnya, Tafsīr al-Miṣbāḥ. Melalui analisis tersebut, 

penelitian ini berupaya untuk merumuskan dengan jelas tanggung jawab dan etika manusia 

sebagai khalīfah dalam melestarikan alam, sebagai jawaban Islam terhadap masalah 

lingkungan modern. Pemilihan Tafsīr al-Miṣbāḥ didasarkan pada posisi M. Quraish Shihab 

sebagai mufassir kontemporer Indonesia. Latar belakang ini menjamin bahwa penafsirannya 

selaras dengan realitas lingkungan Indonesia, sehingga hasil ekoteologinya akan bersifat 

praktis, relevan, dan aplikatif untuk dijadikan pedoman bagi masyarakat dalam bersikap dan 

bertanggung jawab dalam pengelolaan alam. 

Penelitian ini memiliki urgensi tinggi karena krisis lingkungan yang semakin meluas 

menuntut pendekatan baru yang tidak hanya teknis, tetapi juga teologis dan etis. Dalam 

konteks ini, Tafsīr al-Miṣbāḥ karya M. Quraish Shihab menawarkan paradigma yang relevan 

bagi masyarakat muslim Indonesia, dengan menempatkan pelestarian alam sebagai amanah 

Ilāhiyyah dalam kerangka kekhalifahan manusia. Kebaruan penelitian ini terletak pada 

integrasinya antara prinsip etika lingkungan modern yang dirumuskan oleh Paul Taylor 

dengan nilai-nilai etis-teologis Al-Qur’an sebagaimana ditafsirkan oleh Quraish Shihab. 

Pendekatan ini menghadirkan model ekoteologi Islam yang kontekstual, di mana tanggung 

 
5 M Lutfi Mustofa, “Kapasitas Dan Tanggung Jawab Moral Dalam Konsepsi Teologi Islam,” Fakultas Psikologi UIN 

Maulana Malik Ibrahim Malang, 2017, chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://repository.uin-malang.ac.id/3268/1/3268.pdf. 
6 Dini Atikawati, Totok Gunawan, and Sunarto Sunarto, “Konsep Khalifah Fii Al Ard Dalam Perspektif Etika 

Lingkungan,” Jurnal Bumi Lestari 19 (2019), https://ojs.unud.ac.id/index.php/blje/article/download/71758/39009. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

77  

jawab ekologis dipahami sebagai bentuk keimanan dan moralitas khalīfah, sekaligus 

membuka ruang dialog antara tafsir Islam kontemporer dan etika lingkungan global. 

 

METODE PENELITIAN 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research) untuk mencari informasi mengenai ekoteologi Islam, baik dari 

jurnal, buku, skripsi, dan bahan rujukan lainnya. Sumber data utama penelitian ini adalah Al-

Qur’an dengan fokus pada ayat-ayat yang berkaitan dengan etika lingkungan seperti amanah, 

khalīfah fī al-arḍ, mīzān, fasād, dan āyah kauniyyah. Sumber primer penelitian ini adalah 

Tafsīr al-Miṣbāḥ, sedangkan sumber sekunder berupa jurnal, buku, skripsi, dan artikel yang 

berkaitan dengan tema penelitian. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran 

pustaka secara sistematis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan 

tema penelitian. Setiap data yang diperoleh diklasifikasikan berdasarkan tema ayat dan 

konteks penafsirannya untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif. 

Instrumen penelitian disusun dalam bentuk lembar pencatatan dan panduan kategorisasi 

tema yang mencakup variabel seperti amanah, khalīfah fī al-arḍ, dan mīzān. Teknik analisis 

data yang diterapkan dalam proses memahami sumber informasi yang telah dikumpulkan 

adalah pendekatan analitis-deskriptif dengan melibatkan beberapa ilmu yang berkaitan 

dengan penelitian, di antaranya ilmu tafsir khususnya analisis tentang ayat-ayat etika 

lingkungan, ilmu yang berhubungan dengan ekoteologi lingkungan, dan juga ilmu ekologi, 

guna menguraikan bagaimana bentuk tanggung jawab manusia terhadap lingkungan. 

 

HASIL DAN DISKUSI 

Ekoteologi sebagai Kerangka Konseptual Hubungan Manusia, Alam, dan Tuhan 

Ekoteologi adalah sebuah istilah yang terbentuk dari gabungan dua disiplin ilmu, yakni 

ekologi dan teologi. Ekologi merupakan disiplin ilmu yang menelaah interaksi yang terjalin 

antara manusia sebagai khalifah dengan lingkungan sekitarnya. Ekologi adalah ilmu yang 

menyelidiki hubungan timbal balik antara al-insān (manusia) dengan keseluruhan ekosistem 

yang terdapat di alam semesta.7 Jadi, pada intinya ekologi adalah ilmu yang mempelajari segala 

bentuk interaksi di antara semua makhluk hidup, bagaimana mereka dapat bertahan dan 

beradaptasi dengan lingkungan di lingkungan makhluk tersebut tinggal. Sedangkan teologi 

adalah sebuah cabang ilmu yang digunakan untuk memahami ilmu ketuhanan secara 

mendalam dengan mengedepankan dalil-dalil agama yang rasional sebagai landasan bagi 

mereka yang menganutnya, sehingga tercipta rasa keimanan di hati pemeluknya. Menurut Ibnu 

Khaldūn, teologi adalah cabang ilmu pengetahuan yang merumuskan landasan-landasan 

 
7 Mappanyompa Mappanyompa et al., “Eco-Theology Dalam Persepektif Al-Qur’an,” Ibtida’iy: Jurnal Prodi PGMI 

8, no. 1 (2023): 35, https://journal.ummat.ac.id/index.php/ibtidaiy/article/view/14904/6685. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

78  

keimanan yang kokoh, dipertahankan melalui dalil-dalil yang logis atau masuk akal.8 

Setelah memahami definisi secara terpisah antara ekologi (ilmu tentang lingkungan) dan 

teologi (ilmu ketuhanan), maka muncul sebuah istilah yang menggabungkan kedua ilmu 

tersebut yang bertujuan untuk menghubungkan pandangan teologis terhadap isu-isu ekologis 

dan bagaimana agama dapat memberikan solusi terhadap krisis lingkungan yang terjadi. 

Ekoteologi merupakan sebuah konsep interaksi antara manusia, alam, dan tuhan, serta 

bagaimana cara pandang agama terhadap persoalan lingkungan dan pengelolaan sumber 

daya alam.9 

 

Quraish Shihab dan Tafsīr al-Miṣbāḥ: Latar Intelektual dan Metodologis 

Quraish Shihab adalah seorang ulama dan mufassir kontemporer yang lahir di Rappang, 

Sulawesi Selatan, pada 16 Februari 1944. Ia berasal dari keluarga sederhana dan terpelajar, 

dengan ayahnya, Abdurrahman Shihab, sebagai ulama dan guru besar tafsir yang terkenal. 

Quraish Shihab tumbuh dalam lingkungan yang mendukung kecintaannya terhadap Al-Qur'an 

dan ilmu pengetahuan. Ayahnya aktif berdakwah di surau, masjid, dan majelis-majelis 

keagamaan, sehingga Quraish sejak kecil telah terbiasa dengan Al-Qur'an dan dunia keilmuan. 

Ibunya juga berperan penting dalam membentuk kepribadian dan kecintaannya terhadap ilmu 

keagamaan.  

Quraish Shihab memulai pendidikan di kampung halamannya, Ujung Pandang, kemudian 

melanjutkan ke Pondok Pesantren Darul-Hadits al-Faqihiyyah, Malang, Jawa Timur. Pada tahun 

1958, ia berangkat ke Kairo, Mesir, untuk melanjutkan pendidikannya di Universitas al-Azhar. 

Di Universitas al-Azhar, Quraish Shihab menyelesaikan studi sarjananya di Fakultas 

Ushuluddin, Program Studi Tafsir Hadis, pada tahun 1967, dan memperoleh gelar Lc. Kemudian, 

ia menyelesaikan program magister Tafsir Hadis pada tahun 1969 dengan karya tulis ilmiahnya 

yang berjudul "al-I‘jāz at-Tasyrī‘ī lil-Qur’ān al-Karīm". Ia juga melanjutkan studi doktoralnya di 

Universitas al-Azhar pada tahun 1980, dengan spesialisasi studi Tafsir Al-Qur'an, dan berhasil 

meraih gelar doktor dengan yudisium summa cum laude pada tahun 1982.  

Setelah kembali ke Indonesia, Quraish Shihab memulai kariernya sebagai pengajar di 

Fakultas Ushuluddin dan Program Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Syarif 

Hidayatullah Jakarta. Ia kemudian menjadi Rektor IAIN Jakarta pada tahun 1989 dan 

mengembangkan metode tafsir dengan pendekatan multidisipliner. Quraish Shihab dikenal 

sebagai cendekiawan dan ulama ahli tafsir yang cemerlang, dengan karya-karya ilmiah yang 

menjadi rujukan kalangan ulama dan akademisi. Karyanya yang paling terkenal adalah Tafsīr 

 
8 Rustam Rustam, Muhammad Amri, and Indo Santalia, “Sejarah Teologi,” Jurnal Riset Rumpun Agama Dan 

Filsafat 2, no. 2 (2023): 15, https://doi.org/10.55606/jurrafi.v1i1.1. 
9 Parid Ridwanuddin, “Ekoteologi Dalam Pemikiran Badiuzzaman Said Nursi,” LENTERA: Jurnal Ilmu Dakwah 

Dan Komunikasi 1, no. 01 (2017): 47, https://web.archive.org/web/20180412132458id_/https://journal.iain-

samarinda.ac.id/index.php/lentera/article/viewFile/832/526. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

79  

al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, sebuah tafsir Al-Qur'an lengkap 30 juz dalam 

15 volume.10 

Tafsīr al-Miṣbāḥ pertama kali ditulis di Kairo, Mesir, pada tanggal 18 Juni 1999. Kemudian, 

terbit untuk pertama kalinya di bulan November tahun 2000 oleh Penerbit Lentera Hati yang 

bekerja sama dengan Perpustakaan Umum Islam Iman Jama. Dalam kitab tafsirnya, Quraish 

Shihab menggunakan metode taḥlīlī dan juga corak tafsir yang dominan digunakan adalah 

adabī ijtimā‘ī, yakni menafsirkan ayat Al-Qur’an dan merelevansikannya dengan kehidupan 

bermasyarakat. Sehingga, memungkinkan penafsiran dapat membantu menyelesaikan 

permasalahan yang terjadi di tengah masyarakat.11 

 

Prinsip-Prinsip Etis Teologis dalam Pengelolaan Alam 

Sebagai khalīfah fī al-arḍ, manusia memang diberi kebebasan untuk mengelola sumber daya 

alam yang telah Allah ciptakan di muka bumi ini. Namun, bukan berarti manusia bisa 

berperilaku seenaknya tanpa memperhatikan kelestarian lingkungan. Maka dari itu, terdapat 

prinsip-prinsip yang harus dipatuhi manusia dalam mengelola lingkungan. Di antara prinsip 

tersebut adalah:12 

a. Alam sebagai Tanda Kebesaran Allah 

Alam semesta merupakan bukti yang nyata atas kekuasaan Allah SWT. Allah mengajak 

manusia untuk merenung dan memperkuat keimanan melalui penciptaan. Dalam Islam, 

alam bukan hanya sekadar latar belakang kehidupan manusia, melainkan sebagai tanda-

tanda kebesaran Allah dalam menciptakan seluruh alam. Allah SWT berfirman dalam QS. 

Yasin [36]: 33. 

ضُ   رَا مُُ الْا نَ  المَْيْتَةُۖ وَاٰيَةٌ لَّه ناَ مِناهَا حَبًّا فَمِناهُ يَأاكُلُوا رَجا يَيانهَٰا وَاَخا  ٣٣اَحا

“Dan suatu tanda (kebesaran Allah) bagi mereka adalah bumi yang mati (tandus). Kami 

hidupkan bumi itu dan Kami keluarkan darinya biji-bijian, maka dari (biji-bijian) itu mereka 

makan.” 

Dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ, M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat ini datang setelah 

penegasan tentang adanya hari kebangkitan, yaitu hari di mana seluruh manusia akan 

dihimpun kembali. Kemudian, ayat ini menjelaskan bahwa bukti kekuasaan Allah dalam 

membangkitkan dan menghidupkan kembali sesuatu yang telah mati, melalui 

 
10 Luqman Hakim, “Kesetaraan Gender Dalam Pendidikan Islam Perspektif M. Quraish Shihab,” Peradaban 

Journal of Interdisciplinary Educational Research 1, no. 1 (2023): 5–7, 

http://jurnal.peradabanpublishing.com/index.php/PJIER/article/view/101/57. 
11 Siti Istiqomah and Irma Rumtianing Uswatul Hanifah, “Kisah Ashabul Kahfi Dalam Al-Qur’an: Kajian 

Komparatif Antara Tafsīr al-Miṣbāḥ Dan Tafsir Ibnu Katsir,” JUSMA: Jurnal Studi Islam Dan Masyarakat 1, no. 1 

(2022): 49, https://pdfs.semanticscholar.org/c733/2da4401df8acd2d9b6c1213d31129b600210.pdf. 
12 Abdul Mustaqim, Tafsir Ekologi Relasi Eko-Teologi Tuhan, Manusia, Dan Alam (Mojokerto: PT. Damaii Banawa 

Semesta1, 2024), 105–21. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

80  

perumpamaan bumi yang mati. Bumi yang mati, yaitu tanah yang kering dan tandus, 

dihidupkan kembali oleh Allah dengan menurunkan air hujan. Dari tanah tersebut, tumbuh 

berbagai macam tumbuhan dan biji-bijian yang menjadi sumber makanan bagi manusia 

seperti anggur dan kurma. Ini merupakan tanda besar yang menunjukkan kekuasaan Allah 

dalam mengatur kehidupan dan kematian.  

Penggunaan bentuk jamak dalam kata aḥyaynāhā (Kami menghidupkannya) dan 

akhrajnā (Kami keluarkan) mengisyaratkan adanya keterlibatan manusia dalam proses 

mengolah tanah dan menanam merupakan bagian dari kewajiban kita sebagai manusia. 

Maka dari itu, Quraish menegaskan bahwa alam semesta bukan hanya ciptaan yang indah, 

tetapi juga merupakan bukti untuk mengenal dan menyadari kebesaran Allah.13 

b. Prinsip al-Mīzān (Keseimbangan) 

Dalam kehidupan yang penuh keberagaman, manusia sangat dituntut untuk menjaga 

keseimbangan dalam segala aspek kehidupannya. Prinsip al-mīzān atau keseimbangan 

bukan hanya sekadar konsep dalam kehidupan, tetapi hal ini merupakan nilai-nilai  yang 

tertanam dalam struktur ciptaan Allah. Quraish Shihab menyoroti bahwa Islam tidak 

hanya membahas hubungan Allah dengan manusia, hubungan sesama manusia dan alam, 

hubungan dalam keadilan, moderasi, serta tanggung jawab individu dan sosial.14 Allah 

SWT berfirman dalam QS. ar-Raḥmān [55]: 7-9. 

مَاۤءَ  انَ  رَفَعَهَا وَوَضَعَ    وَالسَّ ا فِِ الْايِازَانِ    ٧  المِْيَْْ وا    ٨اَلْه تَطاغَوا طِ وَلَْ تُُاسُِِ قِسا نَ باِلا وَزا وَاَقِيامُوا الا

 ٩الْايِازَانَ 

“Dan langit telah Dia tinggikan dan Dia letakkan neraca (keadilan), agar kamu jangan 

melampaui batas dalam neraca itu. Dan tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan 

janganlah kamu mengurangi neraca itu.” 

Dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ, Quraish Shihab menjelaskan bahwa istilah al-mīzān secara 

harfiah berarti alat menimbang. Namun, kata ini juga dapat dipahami sebagai keadilan, 

baik dalam konteks menempatkan sesuatu pada tempatnya maupun dalam konteks 

keseimbangan. Mengutip pendapat Ibn ‘Āsyūr, Quraish Shihab menegaskan bahwa 

penyandingan penciptaan langit dengan mīzān (keadilan) menunjukkan betapa agung 

nilai keadilan tersebut. Hal ini mengisyaratkan bahwa keadilan merupakan nilai luhur 

yang diturunkan dari langit ke bumi atas perintah Allah SWT. Oleh karena itu, Al-Qur’an 

berulang kali menyebutkan keadilan (al-‘adl) bersamaan dengan penciptaan langit, 

sebagaimana terdapat dalam QS. Yūnus [10]: 5, al-Ḥijr [15]: 85, dan ad-Dukhān [44]: 38-39. 

 
13 M Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-11 (Jakarta: Lentera Hati, 

2002), 536. 
14 Afifatun Nisa Hasibuan, “Life Balance in the Tafsir of Al-Miṣbāḥ and Ibn Kathir,” Al-Afkar, Journal For Islamic 

Studies 8, no. 2 (2025): 10, https://al-afkar.com/index.php/Afkar_Journal/article/view/2335. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

81  

Selanjutnya, potongan ayat allā taṭghaw fī al-mīzān menjadi peringatan mengenai tujuan 

diturunkannya keseimbangan tersebut. Ayat ini memerintahkan manusia agar tidak 

melampaui batas dalam segala hal. Dalam pengelolaan alam maupun kehidupan sosial, 

manusia dituntut untuk menjauhi sikap berlebihan dan senantiasa mencari titik tengah 

yang seimbang.15 

c. Prinsip al-Intifā‘ wa Dūna al-Fasād (Memanfaatkan Tanpa Merusak) 

Sumber daya alam (SDA), baik biotik maupun abiotik, harus dimanfaatkan secara 

proporsional dan bijaksana demi kesejahteraan manusia. Mengingat banyak SDA yang 

bersifat tidak terbarukan, pemanfaatannya wajib diimbangi dengan upaya pelestarian 

untuk menjaga keseimbangan ekosistem. Allah SWT telah memperingatkan bahwa 

pemanfaatan tanpa tanggung jawab akan membawa dampak buruk bagi lingkungan, 

sebuah prinsip yang menegaskan bahwa manfaat harus selalu sejalan dengan kewajiban 

memelihara alam. Hal ini sebagaimana firman-Nya dalam QS. ar-Rūm [30]: 41. 

لَعَلههُ  ا  عَمِلُوا ذِيا  اله ضَ  بَعا قَهُما  ليُِذِيا النهاسِ  دِى  اَيا كَسَبَتا  بمََِ  رِ  بَحا وَالا بََِّ  الا فِِ  فَسَادُ  الا ما  ظَهَرَ 

نَ  جِعُوا  ٤١يَرا

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan manusia. 

(Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan mereka 

agar mereka kembali (ke jalan yang benar).” 

Menurut penafsiran Quraish Shihab, QS. ar-Rūm [30]: 41 ini merupakan salah satu 

dampak dari perilaku kaum musyrik yang dijelaskan dalam ayat sebelumnya. Beliau 

mengatakan bahwa ulama kontemporer memahami ayat ini sebagai ciri kerusakan 

lingkungan yang terlihat oleh panca indra akibat dari ketidakseimbangan perilaku 

manusia terhadap alam, baik itu di darat maupun laut yang pada akhirnya menimbulkan 

kerusakan. Pohon yang sembarang ditebang tanpa adanya reboisasi bisa mengakibatkan 

punahnya hewan, kekeringan, banjir, juga akan berpengaruh pada cuaca. Hasil laut yang 

diambil secara tidak bijak seperti penangkapan dengan alat yang merusak laut dapat 

mengakibatkan banyak hewan laut mati dan pencemaran air. 

Perilaku fasād yang dilakukan tadi akan mengakibatkan ketidakseimbangan 

lingkungan yang pada akhirnya akan kembali berpengaruh pada kehidupan manusia. Hal 

ini dikarenakan Allah SWT menciptakan alam semesta saling berkaitan dan terhubung 

satu sama lain, terjalin keserasian di antara semua komponen alam sehingga semesta 

berjalan dengan harmonis. Sehingga, ketika terjadi kesalahan atau kerusakan pada salah 

satu komponen akan langsung berpengaruh pada makhluk lainnya. Dengan kata lain, 

keberlangsungan dan kenyamanan hidup manusia tergantung pada pemeliharaan yang 

 
15 M Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid 13 (Jakarta: Lentera Hati, 

2003), 498–501. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

82  

mereka lakukan. Semakin banyak kerusakan yang terjadi, maka akan semakin banyak 

dampak buruk yang akan kembali dan menimpa manusia. 

Quraish Shihab menyebutkan, Allah memberikan "rasa" atau dampak negatif dari 

kerusakan tersebut kepada manusia bukan sebagai hukuman semata, melainkan sebagai 

peringatan agar manusia segera melakukan refleksi dan kembali ke jalan yang benar. 

Dengan demikian, prinsip memanfaatkan tanpa merusak bukan hanya sekadar etika 

lingkungan, melainkan kewajiban religius bagi manusia sebagai pengelola bumi untuk 

menjaga harmoni dan keberlanjutan sumber daya yang telah diamanahkan oleh Sang 

Pencipta.16 

Selaras dengan peringatan dampak kerusakan dalam QS. ar-Rūm, Allah SWT juga 

memberikan larangan agar manusia tidak merusak tatanan yang sudah mapan, 

sebagaimana firman-Nya dalam QS. al-A'rāf [7]: 56. 

فًا   خَوا هُ  عُوا وَادا لََحِهَا  اِصا دَ  بَعا ضِ  رَا الْا فِِ  ا  سِدُوا تُفا طَمَعًا  وَلَْ  نَ    وَّ مِّ بٌ  قَرِيا اللّٰهِ  َتَ  رَحْا انِه 

 َ سِنيِْا  ٥٦الْاُحا

"Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi, sesudah (Allah) 

memperbaikinya dan berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut (tidak akan diterima) dan 

harapan (akan dikabulkan). Sesungguhnya rahmat Allah amat dekat kepada orang-orang 

yang berbuat baik."  

M. Quraish Shihab dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ menjelaskan bahwa Surat al-A'rāf ayat 56 

merupakan larangan tegas bagi manusia untuk tidak mengganggu keseimbangan bumi 

yang telah diciptakan Allah dalam kondisi yang baik dan teratur juga dibuat agar bisa 

memenuhi kebutuhan makhluk. Beliau menekankan bahwa perbaikan (iṣlāḥ) yang telah 

Allah lakukan di muka bumi harus dijaga melalui perilaku manusia yang bertanggung 

jawab. Merusak alam dengan keadaan telah diperbaiki jauh lebih buruk daripada 

merusaknya sebelum diperbaiki, walaupun tentu saja perilaku merusak yang baik tidak 

dapat dibenarkan dan sama-sama tercela. Manusia diberikan hak untuk memanfaatkan 

sumber daya alam (al-Intifā’) demi kesejahteraan, namun dengan batasan jelas untuk tidak 

menimbulkan kerusakan (dūna al-fasād). Bagi Quraish Shihab, menjaga keasrian alam 

setelah Allah memperbaikinya adalah bentuk pengabdian dan manifestasi sifat iḥsān, 

sehingga pemanfaatan yang bijaksana tanpa merusak tatanan lingkungan menjadi kunci 

utama untuk meraih rahmat Tuhan yang luas.17 

 

 

 
16 Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-11, 76–79. 
17 M Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-5 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 

123–26. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

83  

Konsep Khalifah dan Amanah dalam Dimensi Ekoteologi Islam 

Berbagai prinsip etis teologis yang telah dipaparkan sebelumnya, mulai dari kesadaran 

akan alam sebagai tanda kebesaran Tuhan hingga kewajiban menjaga keseimbangan melalui 

prinsip al-intifā’ wa dūna al-fasād. Prinsip-prinsip ini memerlukan peran dari manusia agar 

nilai-nilai yang telah disebutkan dapat terealisasi dalam kehidupan nyata. Manusia sebagai 

pemegang mandat kekhalifahan tidak bisa hanya menikmati dan memetik hasil alamnya saja, 

manusia memikul tanggung jawab besar dalam keberlangsungan dan kelestarian kehidupan 

di muka bumi dan memastikan ekosistem berjalan dengan lancar dan seimbang. Oleh karena 

itu, pembahasan selanjutnya akan mengulas bagaimana kedudukan manusia sebagai khalīfah 

menjadi kunci utama dalam mengawal prinsip-prinsip etis tersebut agar selaras dengan 

kehendak Sang Pencipta. 

a. Definisi Khalifah sebagai Mandat bukan Kepemilikan 

Kedudukan manusia di alam semesta bukan sekadar keberadaan fisik, melainkan 

sebuah eksistensi yang membawa misi ketuhanan. Dalam literatur Islam, peran ini secara 

spesifik disebut dengan istilah khalīfah. Konsep kekhalifahan ini menjelaskan bagaimana 

sikap juga interaksi manusia terhadap alam dengan beban peran yang diberikan untuk 

menjaga alam dengan beban harus mempertanggungjawabkannya di hadapan Allah nanti. 

Secara etimologis, istilah khalīfah berakar dari kata khalf yang bermakna 'belakang', yang 

kemudian berkembang menjadi arti 'pengganti' atau 'pihak yang datang setelah pihak lain'. 

Al-Qur'an menggunakan dua bentuk jamak untuk kata ini, yakni khulafā’ dan khalā’if.18 

M. Quraish Shihab, ketika menafsirkan QS. al-An‘ām [6]: 165, menarik kesimpulan 

penting bahwa penggunaan kata khulafā’ dalam Al-Qur'an cenderung mengisyaratkan 

adanya otoritas kekuasaan politik dalam mengelola suatu wilayah. Sebaliknya, 

penggunaan bentuk jamak khalā’if tidak memuat isyarat kekuasaan wilayah dalam 

maknanya. Meskipun istilah khalīfah sering diartikan sebagai 'pengganti', namun dalam 

konteks hubungan manusia dengan Tuhan (khalīfatullāh), hal ini tidak boleh dimaknai 

sebagai pengganti posisi Allah karena tidak ada yang bisa menggantikan posisi Allah 

sebagai Tuhan.19 Inti dari konsep ini adalah penunjukan manusia oleh Allah untuk menjadi 

pelaksana mandat-Nya di muka bumi. Pemilahan makna jamak antara kekuasaan wilayah 

dan pengurusan umum sebagaimana dijelaskan sebelumnya, bermuara pada satu titik 

tolak utama, yaitu penobatan manusia sebagai khalīfatullāh dalam QS. al-Baqarah [2]: 30. 

كَةِ وَاِذا قَالَ رَبُّكَ  
ِٕ
ضِ    للِْمَل ۤى رَا ا جَاعِلٌ فِِ الْا فِكُ    خَلِيْفَةً  اِنِِّّ سِدُ فيِاهَا وَيَسا فا يُّ ياهَا مَنا 

فِ عَلُ  اَتََا ا  ْٓ قَالُوا

 
18 Yesi Lisnawati, Aam Abdussalam, and Wahyu Wibisana, “Konsep Khalīfah Dalam Al-QurᾹn Dan Implikasinya 

Terhadap Tujuan Pendidikan Islam (Studi Maudu’i Terhadap Konsep Khalīfah Dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ),” 

TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic Education 2, no. 1 (2015): 51, chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://scispace.com/pdf/konsep-khalifah-dalam-al-qur-an-

dan-implikasinya-terhadap-3lcd45prrt.pdf. 
19 Lisnawati, Abdussalam, and Wibisana, 51. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

84  

مَاۤءَ   ِ سُ  الد دِكَ وَنُقَدِّ نُ نُسَبِّحُ بِحَما نَ     لََ وَنَحا لَمُوا لَمُ مَا لَْ تَعا ْٓ اَعا ا  ٣٠قَالَ اِنِِّّ

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak menjadikan 

khalifah) di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan orang yang 

merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan 

menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak 

kamu ketahui.”  

Dalam menafsirkan QS. al-Baqarah [2]: 30, M. Quraish Shihab menekankan bahwa 

penunjukan manusia, yakni Adam dan anak cucunya sebagai khalīfah adalah untuk 

menjadi wakil Allah guna menegakkan ketetapan-Nya dalam menjaga bumi. Hal ini 

menjadi sebuah penghormatan sekaligus ujian besar, karena manusia harus memikul 

tanggung jawab dan menjalankan tugas sesuai perintah-Nya. Quraish Shihab menyoroti 

dialog antara Allah dan Malaikat sebagai peringatan awal bahwa potensi kerusakan 

lingkungan (fasād) dan pertumpahan darah adalah ancaman nyata jika manusia 

mengabaikan petunjuk Tuhan. Namun, pemberian potensi ilmu (pengetahuan tentang al-

asmā’) yang disebutkan dalam penafsirannya terhadap QS. al-Baqarah [2]: 31-32 menjadi 

modal utama bagi manusia untuk mengelola alam secara bijaksana. Bagi Quraish Shihab, 

inti dari ayat ini adalah manusia dirancang sebagai subjek aktif untuk memakmurkan 

bumi (‘imārah al-arḍ), di mana keberhasilan kekhalifahannya diukur dari kemampuannya 

menjaga keseimbangan alam semesta sesuai dengan kehendak Allah.20 

Dengan demikian, status kekhalifahan yang dipegang manusia menurut Quraish 

Shihab bukanlah senjata untuk mengeksploitasi alam demi kepentingan pribadi. 

Sebaliknya, amanah tersebut menuntut manusia untuk memposisikan diri sebagai 

pengelola alam yang harus memastikan setiap tindakan pengelolaannya tetap dalam 

koridor pelestarian. Maka, tolok ukur utama dari kekhalifahan yang sukses adalah 

terwujudnya kemakmuran bumi dengan tidak terenggutnya hak generasi mendatang serta 

tetap terjaganya harmoni ekosistem sebagai bentuk pertanggungjawaban kepada Allah 

Sang Pemilik Mutlak. 

 

b. Integrasi Etika Lingkungan dan Amanah Kekhalifahan dalam Pemikiran Quraish 

Shihab 

Setelah memahami prinsip-prinsip etis-teologis dalam pengelolaan alam sebagai objek 

yang harus dijaga keseimbangannya, maka pembahasan selanjutnya beralih pada posisi 

manusia sebagai subjek utama pengelola. Mengulas bagaimana amanah kekhalifahan 

tersebut bertransformasi menjadi prinsip etika lingkungan yang aplikatif melalui integrasi 

pemikiran M. Quraish Shihab. Karena tugas manusia sebagai khalīfah tidak hanya 

 
20 M Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-1 (Jakarta: Lentera Hati, 2000), 

140–45. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

85  

mencakup hubungan vertikal dengan Tuhan, tetapi juga tindakan nyata secara horizontal 

di bumi. Maka dari itu, diperlukan aturan yang jelas dalam memperlakukan alam. 

Dalam hal ini, prinsip etika lingkungan yang dianalisis oleh Sastrapratedja sejalan dengan 

pesan-pesan pelestarian alam dari M. Quraish Shihab. Keempat prinsip berikut menjadi 

panduan praktis bagi manusia untuk membuktikan tanggung jawabnya sebagai wakil Tuhan 

melalui tindakan nyata: 21 

1) Prinsip Tidak Merugikan (the rule of non-maleficence) 

The rule of non-maleficence menuntut perilaku manusia untuk tidak merugikan 

lingkungan, baik yang mengancam populasi makhluk hidup (flora dan fauna) maupun 

merusak sumber daya abiotik di bumi. Selain itu, prinsip ini menekankan bahwa 

tindakan manusia terhadap alam juga tidak boleh berdampak buruk bagi sesama 

manusia. Prinsip ini memiliki landasan kuat dalam perspektif Quraish Shihab saat 

menafsirkan QS. al-A’rāf [7]: 56, yang melarang manusia melakukan perusakan di muka 

bumi setelah Allah memperbaikinya. Menurutnya, manusia diberikan wewenang 

untuk mengelola sumber daya bumi dengan syarat mutlak yaitu bertanggung jawab 

menjaga kelestarian lingkungan demi menjaga keberlangsungan ekosistem. 22 

Pengabaian terhadap prinsip ini akan mengakibatkan masalah lingkungan yang 

dampaknya berbalik kepada manusia itu sendiri. Sebagai contoh, bencana banjir di 

Pulau Sumatera merupakan salah satu bukti nyata dari dampak ketidaktaatan manusia 

dalam menjaga keseimbangan alam. Dampak ini telah diperingatkan oleh Allah dalam 

QS. ar-Rūm [30]: 41. Dalam pandangan Quraish Shihab, komponen alam diciptakan 

saling berkaitan, sehingga kerusakan pada salah satu bagian akan secara otomatis 

merusak harmoni komponen lainnya.23 

2) Prinsip Tidak Campur Tangan (the rule of non-interfence) 

The rule of non-interference merupakan prinsip untuk tidak memberikan hambatan 

terhadap kebebasan setiap organisme. Jika prinsip pertama melarang perusakan, maka 

the rule of non-interference menuntut manusia untuk menghormati otonomi alam 

dengan tidak memanipulasi ekosistem secara berlebihan dan membiarkan proses 

alamiah berjalan secara alami. Hal ini dapat diwujudkan dengan tidak mengeksploitasi 

hutan secara destruktif yang dapat mengancam keberlangsungan hidup ekosistem di 

dalamnya. 

Prinsip ini selaras dengan penekanan M. Quraish Shihab mengenai konsep al-mīzān 

(keseimbangan) dalam QS. ar-Raḥmān [55]: 7-9. Quraish Shihab menegaskan bahwa 

terminologi mīzān dapat dimaknai sebagai keadilan. Pemaknaan ini berarti manusia 

 
21 Ahmad Asroni, “Etika Lingkungan Dalam Perspektif Islam,” Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains 

4, no. 1 (2022): 55–56, https://ejournal.uin-suka.ac.id/saintek/kiiis/article/view/3266/2456. 
22 Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-5, 123–26. 
23 Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-11, 76–79. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

86  

harus senantiasa menerapkan nilai adil dalam segala aktivitasnya, baik bagi diri sendiri 

maupun pihak lain, yang dalam konteks ini adalah adil dalam memperlakukan alam. 

Selain itu, kata mīzān juga dipahami sebagai keseimbangan yang menjadi panduan agar 

manusia mampu menjaga harmonisasi dalam seluruh aspek kehidupannya. Dengan 

menjaga mīzān atau keseimbangan tersebut, manusia secara otomatis telah 

menjalankan mandatnya secara adil terhadap alam. 

3) Prinsip Kesetiaan (the rule of fidelity) 

Prinsip kesetiaan menekankan pada kewajiban moral manusia untuk tidak 

melakukan tindakan yang bersifat manipulatif terhadap makhluk hidup, seperti 

menjebak atau menipu demi kepentingan pribadi manusia semata. Dalam konteks ini, 

manusia dituntut untuk memperlakukan alam secara jujur dan menghargai integritas 

setiap entitas kehidupan tanpa motif eksploitasi yang licik. Prinsip ini sangat relevan 

dengan konsep amanah, di mana seorang khalīfah harus memiliki integritas dan 

kejujuran dalam mengelola mandat dari Tuhan. Maka, perilaku menjebak atau 

mengeksploitasi alam dengan cara yang tidak benar adalah bentuk pengkhianatan 

terhadap komitmen manusia kepada Allah sebagaimana diisyaratkan dalam QS. al-

Aḥzāb [33]: 72. 

Quraish Shihab menjelaskan bahwa amanah tersebut adalah beban tanggung jawab, 

di mana manusia secara sadar bersedia memikul ketika makhluk lain (langit, bumi, dan 

gunung) menolak karena ketidaksanggupannya. Konsekuensi dari penerimaan amanah 

ini adalah keharusan manusia untuk memiliki integritas dan bersikap adil. Penggunaan 

cara-cara licik atau eksploitatif yang merugikan lingkungan dipandang sebagai bentuk 

pengkhianatan terhadap amanah Tuhan.24 Dengan demikian, prinsip kesetiaan 

menjadi batasan agar manusia tidak terjebak dalam sifat ẓālim dan bodoh sebagaimana 

diperingatkan dalam ayat tersebut. 

4) Prinsip Keadilan Restitutif (the rule of restitutive justice) 

Prinsip keadilan restitutif (the rule of restitutive justice) menekankan pada tanggung 

jawab moral manusia untuk memulihkan kerusakan yang telah terjadi di alam. Prinsip 

ini mewajibkan adanya kompensasi atau langkah perbaikan yang sepadan sebagai 

bentuk ganti rugi atas dampak negatif yang ditimbulkan oleh aktivitas manusia 

terhadap ekosistem.25 

Dalam penafsirannya terhadap QS. Hūd [11]: 61, Quraish Shihab menjelaskan bahwa 

Allah menjadikan manusia di muka bumi sebagai pemakmur. Pemakmur yang 

dimaksud adalah pengelola alam yang bertugas memastikan pelestariannya. Mengingat 

sifat manusia yang tidak luput dari kesalahan dalam menjalankan amanah ini, maka 

 
24 Shihab, 331–32. 
25 Ahmad Zakiyuddin, “Pelestarian Lingkungan Hidup Perspektif Al-Qur’an: Telaah Penafsiran Muhammad 

Quraish Shihab Dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ,” 2024, 87, https://idr.uin-antasari.ac.id/27659/7/BAB IV.pdf. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

87  

manusia dituntut untuk bertaubat kepada Allah dan berusaha menebus kesalahan 

tersebut dengan memperbaiki apa yang telah dirusaknya.26 Sebagai contoh, jika 

manusia melakukan pembuangan sampah sembarangan ke sungai, maka ia wajib 

melakukan perbaikan dengan membersihkan limbah tersebut sebagai bentuk tanggung 

jawab sebelum perilaku tersebut menimbulkan bencana yang lebih besar. 

Berdasarkan pemaparan di atas, terlihat jelas bahwa hubungan antara prinsip etika 

lingkungan dan konsep kekhalifahan dalam pemikiran M. Quraish Shihab membentuk 

sebuah kerangka tanggung jawab yang utuh, di mana etika lingkungan dalam Islam 

mentransformasi posisi manusia dari sekadar konsumen sumber daya menjadi 

pelindung kehidupan yang setiap tindakannya akan dipertanggungjawabkan di 

hadapan Allah. Sinergi antara teori etika Barat dan tafsir Al-Qur'an ini menegaskan 

bahwa keselamatan ekosistem global sangat bergantung pada sejauh mana manusia 

mampu menghayati perannya sebagai wakil Tuhan yang adil dan bertanggung jawab. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa etika lingkungan dalam 

pandangan M. Quraish Shihab menempatkan alam sebagai tanda kebesaran Allah yang harus 

dijaga dengan penuh rasa hormat. Menjaga lingkungan bukan hanya sekadar urusan teknis 

atau sosial, melainkan bagian dari ibadah dan bukti keimanan. Hal ini dikarenakan manusia 

telah memikul amanah besar dari Allah sebagai khalifah atau pengelola bumi, yang berarti 

setiap tindakan manusia terhadap alam akan dimintai pertanggungjawabannya di hadapan 

Sang Pencipta. 

Tanggung jawab ini kemudian diwujudkan melalui empat sikap nyata. Pertama, manusia 

wajib menjauhi segala bentuk perusakan terhadap ekosistem. Kedua, manusia harus menjaga 

keseimbangan alam dengan tidak mencampuri atau memanipulasi lingkungan secara 

berlebihan. Ketiga, manusia dituntut memiliki kejujuran dan integritas dalam mengelola 

sumber daya alam tanpa mengikuti hawa nafsu. Terakhir, jika terjadi kerusakan, manusia 

memiliki kewajiban moral untuk melakukan perbaikan dan pemulihan. Dengan demikian, 

etika lingkungan ini menegaskan bahwa menjadi muslim yang baik berarti menjadi pribadi 

yang ramah lingkungan, karena menjaga kelestarian alam adalah bentuk nyata dari ketaatan 

kepada Allah SWT. Temuan ini memiliki implikasi penting bagi pengembangan tafsir tematik 

dan ekoteologi Islam kontemporer, serta dapat menjadi dasar bagi penelitian lanjutan yang 

berfokus pada penerapan nilai-nilai Qur’ani dalam kebijakan dan pendidikan lingkungan. 

 

DAFTAR REFERENSI  

Abdul Mustaqim. Tafsir Ekologi Relasi Eko-Teologi Tuhan, Manusia, Dan Alam. Mojokerto: PT. 

 
26 M Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan,Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-6 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 

283–86. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

88  

Damaii Banawa Semesta1, 2024. 

 

Asroni, Ahmad. “Etika Lingkungan Dalam Perspektif Islam.” Konferensi Integrasi Interkoneksi 

Islam Dan Sains 4, no. 1 (2022): 54–59. https://ejournal.uin-

suka.ac.id/saintek/kiiis/article/view/3266/2456. 

 

Atikawati, Dini, Totok Gunawan, and Sunarto Sunarto. “Konsep Khalifah Fii Al Ard Dalam 

Perspektif Etika Lingkungan.” Jurnal Bumi Lestari 19 (2019). 

https://ojs.unud.ac.id/index.php/blje/article/download/71758/39009. 

 

Hakim, Luqman. “Kesetaraan Gender Dalam Pendidikan Islam Perspektif M. Quraish Shihab.” 

Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational Research 1, no. 1 (2023): 1–20. 

http://jurnal.peradabanpublishing.com/index.php/PJIER/article/view/101/57. 

 

Hasibuan, Afifatun Nisa. “Life Balance in the Tafsir of Al-Miṣbāḥ and Ibn Kathir.” Al-Afkar, 

Journal For Islamic Studies 8, no. 2 (2025): 1992–2012. https://al-

afkar.com/index.php/Afkar_Journal/article/view/2335. 

 

Istiqomah, Siti, and Irma Rumtianing Uswatul Hanifah. “Kisah Ashabul Kahfi Dalam Al-

Qur’an: Kajian Komparatif Antara Tafsīr al-Miṣbāḥ Dan Tafsir Ibnu Katsir.” JUSMA: 

Jurnal Studi Islam Dan Masyarakat 1, no. 1 (2022): 46–57. 

https://pdfs.semanticscholar.org/c733/2da4401df8acd2d9b6c1213d31129b600210.pdf. 

 

Lisnawati, Yesi, Aam Abdussalam, and Wahyu Wibisana. “Konsep Khalīfah Dalam Al-QurᾹn 

Dan Implikasinya Terhadap Tujuan Pendidikan Islam (Studi Maudu’i Terhadap Konsep 

Khalīfah Dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ).” TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic Education 

2, no. 1 (2015): 47–57. chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://scispace.com/pdf/konsep-

khalifah-dalam-al-qur-an-dan-implikasinya-terhadap-3lcd45prrt.pdf. 

 

Maftukhin, M. “Teologi Lingkungan Perspektif Seyyed Hossein Nasr.” Dinamika Penelitian: 

Media Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan 16, no. 2 (2016): 337–52. chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://pdfs.semanticscholar.org/e5b

6/7b4f591bc7f6ae55529e1cc9242e6986aa90.pdf. 

 

Mappanyompa, Mappanyompa, Sahwan Sahwan, Saprun Saprun, and Palahuddin 

Palahuddin. “Eco-Theology Dalam Persepektif Al-Qur’an.” Ibtida’iy: Jurnal Prodi PGMI 8, 

no. 1 (2023): 33–44. 

https://journal.ummat.ac.id/index.php/ibtidaiy/article/view/14904/6685. 

 

Mustofa, M Lutfi. “Kapasitas Dan Tanggung Jawab Moral Dalam Konsepsi Teologi Islam.” 

Fakultas Psikologi UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 2017. chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://repository.uin-

malang.ac.id/3268/1/3268.pdf. 



Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z  
“Etika Lingkungan dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ...” (74 - 89) 

 

89  

 

Ridwanuddin, Parid. “Ekoteologi Dalam Pemikiran Badiuzzaman Said Nursi.” LENTERA: 

Jurnal Ilmu Dakwah Dan Komunikasi 1, no. 01 (2017). 

https://web.archive.org/web/20180412132458id_/https://journal.iain-

samarinda.ac.id/index.php/lentera/article/viewFile/832/526. 

 

Rustam, Rustam, Muhammad Amri, and Indo Santalia. “Sejarah Teologi.” Jurnal Riset Rumpun 

Agama Dan Filsafat 2, no. 2 (2023): 13–22. https://doi.org/10.55606/jurrafi.v1i1.1. 

 

Shihab, M Quraish. Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-1. Jakarta: 

Lentera Hati, 2000. 

 

———. Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-11. Jakarta: Lentera Hati, 

2002. 

 

———. Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-5. Jakarta: Lentera Hati, 

2002. 

 

———. Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid 13. Jakarta: Lentera Hati, 

2003. 

 

———. Tafsīr al-Miṣbāḥ Pesan,Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-6. Jakarta: Lentera Hati, 

2002. 

 

Sukarsono, Sukarsono. “Ekologi Islam Dalam Praktek Konservasi Dan Pendidikan Konservasi 

Di Indonesia.” Malang: UMM Press, 2016. 

 

Suratin, Sonia Isna, Khoirun Nadir, Muhammad Rizqy Fadlillah, and Gondo Adhi Saputra. 

“Ekoteologi Islam: Menjelajahi Hubungan Spiritual Antara Manusia, Alam, Dan Tuhan 

Dalam Tradisi Islam.” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 6, no. 

1 (2025): 300–310. 

http://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna/article/view/2024/1251. 

 

Zakiyuddin, Ahmad. “Pelestarian Lingkungan Hidup Perspektif Al-Qur’an: Telaah Penafsiran 

Muhammad Quraish Shihab Dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ,” 2024. https://idr.uin-

antasari.ac.id/27659/7/BAB IV.pdf. 

 

Zulfikar, Eko, and Nadia Azkiya. “Eko-Teologi Dalam Tafsir Al-Azhar: Upaya Hamka Dalam 

Membangun Paradigma Dan Berkesadaran Lingkungan.” In Proceeding International 

Conference on Quranic Studies, 2023. 

https://proceeding.iainkudus.ac.id/index.php/ICQS/article/view/399/335. 

 
 


