Qur'anuna:

Jurnal Studi .- r, Wwiys https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT
Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir gJ Q’ amm Vol. 2 No. 1-Januari, 2026

E-ISSN: 3109-9742 Halaman 74-89

Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah: Integrasi Prinsip
Etis-Teologis dan Amanah Kekhalifahan Manusia

"Yudi Wildan Rasyid', Barikli Mubaroka®, Eneng Restia Yulianti’, Mia Amalia Zulqodah*
“Institut Agama Islam (IAI) Persis, Garut, Indonesia
Penulis Korespondensi: yudiwildanrasyid@iaipersisgarut.ac.id

Diterima: 05/01/2026; Disetujui: 13/01/2026; Diterbitkan: 17/01/2026.

Abstract : This study aims to analyze the principles of environmental ethics from the
perspective of M. Quraish Shihab as presented in his tafsir, Tafsir al-Misbah. The
research employs a qualitative method with a library research approach. The
findings reveal that, according to Quraish Shihab, human ethics toward the
environment are grounded in the divine trust inherent in the role of khalifah
(stewardship). By linking this understanding with Paul Taylor’s principles of
environmental ethics, the study identifies four foundational pillars in managing
natural resources: non-maleficence (prohibition of destruction), non-interference
(maintaining ecological balance), fidelity (moral integrity), and restitutive justice
(responsibility for restoration). These findings affirm that, from an Islamic eco-
theological perspective, environmental preservation is not merely a technical or
ecological duty but a manifestation of faith and a moral expression of human
responsibility as God’s stewards on earth.

Keyword . Ecotheology; al-Misbah; Environmental Ethics

Abstrak . Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis prinsip etika lingkungan dalam
perspektif M. Quraish Shihab melalui kitab tafsirnya, Tafsir al-Misbah. Metode
yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research). Hasil penelitian menunjukkan bahwa menurut
Quraish Shihab etika manusia terhadap lingkungan didasari oleh sifat amanah
seorang khalifah. Dengan menghubungkannya dengan prinsip etika lingkungan
Paul Taylor, penelitian ini menemukan empat pilar utama dalam pengelolaan
alam, yaitu: non-maleficence (larangan merusak), non-interference (menjaga
keseimbangan alami), fidelity (integritas moral), dan restitutive justice (tanggung
jawab pemulihan). Temuan ini menegaskan bahwa dalam perspektif ekoteologi
Islam, pelestarian lingkungan bukan sekadar kewajiban teknis-ekologis,
melainkan manifestasi keimanan dan bentuk pertanggungjawaban manusia
sebagai wakil Tuhan di muka bumi.

KataKunci : Ekoteologi, al-Misbah, Etika Lingkungan

74


https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT
mailto:yudiwildanrasyid@iaipersisgarut.ac.id

'!!I Q’r’ mm_"im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
Lo a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

PENDAHULUAN

Kondisi lingkungan dan juga alam akan terus berubah seiring dengan berkembangnya
zaman, yang disebabkan oleh bertambahnya jumlah populasi manusia dan juga
pembangunan lahan-lahan hijau yang tidak bijak. Begitu pun yang terjadi di Indonesia,
sebagaimana disebutkan oleh Sidiq dalam Sukarsono (2016), bahwa kurang dari 50 tahun lagi
populasi penduduk Indonesia akan meningkat pesat, hingga mencapai dua kali lipat dari
populasi sebelumnya, yakni sekitar 457-500 juta jiwa. Pertumbuhan populasi ini diperkirakan
meningkat sebesar 1,49% per tahunnya." Meningkatnya jumlah penduduk ini akan
mengakibatkan lahan-lahan hijau dialihfungsikan menjadi perumahan, perkantoran, atau
fasilitas lainnya yang bisa mengganggu keseimbangan lingkungan. Bahkan bukan hanya alam
yang diubah menjadi tempat pemukiman, bertambahnya populasi akan menimbulkan
konsekuensi serius berupa peningkatan signifikan limbah rumah tangga yang akan berpotensi
memicu bencana ekologis jika tidak ditangani dengan baik. Selain itu, dampak yang lebih jauh
dari krisis ekologis ini adalah tidak terpenuhinya kebutuhan manusia seperti akses udara
segar, air bersih, kesulitan ekonomi, karena biaya hidup yang semakin mahal yang pada
akhirnya dapat memicu kriminalitas sebagai bentuk usaha masyarakat untuk bisa memenuhi
kebutuhan pokoknya.

Terdapat beberapa penelitian yang membahas isu serupa. Alfadhli dkk. (2025)
menegaskan bahwa ekoteologi Islam merupakan keseimbangan antara konsep tauhid dan
ekologi, di mana menjaga alam merupakan wujud rasa syukur kepada Allah, sedangkan
merusaknya berarti menyalahi prinsip tauhid.” Zulfikar dkk. (2023), melalui kajian Tafsir al-
Azhar karya Hamka, menunjukkan bahwa hak dan kewajiban manusia terhadap alam harus
berjalan selaras sebagai bentuk kesadaran spiritual dan etika pelestarian.®* Maftukhin (2016)
mengutip Sayyed Hossein Nasr bahwa krisis ekologi berakar pada hilangnya kesadaran
spiritual manusia yang memandang alam semata-mata sebagai objek eksploitasi, padahal
manusia sebagai khalifatullah fi al-ard berkewajiban menjaga keharmonisannya.* Mustofa
(2014) memberikan dasar teologis melalui konsep tanggung jawab moral dalam teologi Islam

dengan menyoroti pandangan Ibn RuSyd tentang keteraturan alam sebagai bukti

* Sukarsono Sukarsono, “Ekologi Islam Dalam Praktek Konservasi Dan Pendidikan Konservasi Di Indonesia”
(Malang: UMM Press, 2016), 7.

* Suratin et al., “Ekoteologi Islam: Menjelajahi Hubungan Spiritual Antara Manusia, Alam, Dan Tuhan Dalam
Tradisi Islam.”

% Eko Zulfikar and Nadia Azkiya, “Eko-Teologi Dalam Tafsir Al-Azhar: Upaya Hamka Dalam Membangun
Paradigma Dan Berkesadaran Lingkungan,” in Proceeding International Conference on Quranic Studies, 2023,
https://proceeding.iainkudus.ac.id/index.php/ICQS/article/view/399/335.

*M Maftukhin, “Teologi Lingkungan Perspektif Seyyed Hossein Nasr,” Dinamika Penelitian: Media Komunikasi
Penelitian Sosial Keagamaan 16, no. 2 (2016): 337—52, chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://pdfs.semanticscholar.org/e5b6/7bafs91bc7fbaes5529e1
ccg242e6986aago.pdf.

75



'!!I Q’r’ mm_"im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
Lo a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

perencanaan ilahi bagi kemaslahatan manusia.’ Sementara itu, Atikawati dkk. (2019)
menekankan relevansi konsep khalifah fi al-ard dengan etika lingkungan biosentris dan
ekosentris yang menuntut manusia bersikap adil terhadap seluruh makhluk serta menggeser
pandangan antroposentrisme yang merusak alam.’

Kajian-kajian ekoteologi terdahulu telah berhasil membangun landasan filosofis mengenai
hubungan manusia, alam, dan juga Tuhan, pandangan mufassir Hamka terhadap ekoteologi,
tanggung jawab manusia sebagai khalifah fi al-ard, menegaskan perlunya pergeseran dari
pandangan antroposentrisme menuju ekosentrisme. Namun demikian, masih terdapat
kesenjangan dalam penjelasan tafsir kontemporer terlebih mufassir Indonesia. Belum ada
analisis mendalam yang memadukan kerangka ekoteologi dan tuntutan etika lingkungan
tersebut ke dalam Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab. Oleh karena itu, penelitian ini
bertujuan untuk mengisi kekosongan tersebut dengan merumuskan tanggung jawab manusia
secara eksplisit melalui interpretasi kontekstual yang ditawarkan oleh Tafsir al-Misbah
menggunakan kerangka etika teologis yang terperinci (al-‘adalah, at-tawazun, dan al-intifa’).

Tujuan dari penelitian ini yaitu untuk menganalisis secara mendalam ekoteologi yang
bersumber dari penafsiran beberapa ayat Al-Qur'an yang secara khusus membahas mengenai
etika lingkungan. Analisis ini akan dilakukan melalui perspektif tokoh tafsir kontemporer
Indonesia, Quraish Shihab dalam kitab tafsirnya, Tafsir al-Misbah. Melalui analisis tersebut,
penelitian ini berupaya untuk merumuskan dengan jelas tanggung jawab dan etika manusia
sebagai khalifah dalam melestarikan alam, sebagai jawaban Islam terhadap masalah
lingkungan modern. Pemilihan Tafsir al-Misbah didasarkan pada posisi M. Quraish Shihab
sebagai mufassir kontemporer Indonesia. Latar belakang ini menjamin bahwa penafsirannya
selaras dengan realitas lingkungan Indonesia, sehingga hasil ekoteologinya akan bersifat
praktis, relevan, dan aplikatif untuk dijadikan pedoman bagi masyarakat dalam bersikap dan
bertanggung jawab dalam pengelolaan alam.

Penelitian ini memiliki urgensi tinggi karena krisis lingkungan yang semakin meluas
menuntut pendekatan baru yang tidak hanya teknis, tetapi juga teologis dan etis. Dalam
konteks ini, Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab menawarkan paradigma yang relevan
bagi masyarakat muslim Indonesia, dengan menempatkan pelestarian alam sebagai amanah
Ilahiyyah dalam kerangka kekhalifahan manusia. Kebaruan penelitian ini terletak pada
integrasinya antara prinsip etika lingkungan modern yang dirumuskan oleh Paul Taylor
dengan nilai-nilai etis-teologis Al-Qur'an sebagaimana ditafsirkan oleh Quraish Shihab.

Pendekatan ini menghadirkan model ekoteologi Islam yang kontekstual, di mana tanggung

> M Lutfi Mustofa, “Kapasitas Dan Tanggung Jawab Moral Dalam Konsepsi Teologi Islam,” Fakultas Psikologi UIN
Maulana Malik Ibrahim Malang, 2017, chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://repository.uin-malang.ac.id/3268/1/3268.pdf.

® Dini Atikawati, Totok Gunawan, and Sunarto Sunarto, “Konsep Khalifah Fii Al Ard Dalam Perspektif Etika
Lingkungan,” Jurnal Bumi Lestari 19 (2019), https://ojs.unud.ac.id/index.php/blje/article/download/71758/39009.

76



'!!I Q’r’ mm_"im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
Lo a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

jawab ekologis dipahami sebagai bentuk keimanan dan moralitas khalifah, sekaligus

membuka ruang dialog antara tafsir Islam kontemporer dan etika lingkungan global.

METODE PENELITIAN

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research) untuk mencari informasi mengenai ekoteologi Islam, baik dari
jurnal, buku, skripsi, dan bahan rujukan lainnya. Sumber data utama penelitian ini adalah Al-
Qur’'an dengan fokus pada ayat-ayat yang berkaitan dengan etika lingkungan seperti amanabh,
khalifah fi al-ard, mizan, fasad, dan ayah kauniyyah. Sumber primer penelitian ini adalah
Tafsir al-Misbah, sedangkan sumber sekunder berupa jurnal, buku, skripsi, dan artikel yang
berkaitan dengan tema penelitian. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran
pustaka secara sistematis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan
tema penelitian. Setiap data yang diperoleh diklasifikasikan berdasarkan tema ayat dan
konteks penafsirannya untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif.

Instrumen penelitian disusun dalam bentuk lembar pencatatan dan panduan kategorisasi
tema yang mencakup variabel seperti amanah, khalifah fi al-ard, dan mizan. Teknik analisis
data yang diterapkan dalam proses memahami sumber informasi yang telah dikumpulkan
adalah pendekatan analitis-deskriptif dengan melibatkan beberapa ilmu yang berkaitan
dengan penelitian, di antaranya ilmu tafsir khususnya analisis tentang ayat-ayat etika
lingkungan, ilmu yang berhubungan dengan ekoteologi lingkungan, dan juga ilmu ekologi,

guna menguraikan bagaimana bentuk tanggung jawab manusia terhadap lingkungan.

HASIL DAN DISKUSI
Ekoteologi sebagai Kerangka Konseptual Hubungan Manusia, Alam, dan Tuhan

Ekoteologi adalah sebuah istilah yang terbentuk dari gabungan dua disiplin ilmu, yakni
ekologi dan teologi. Ekologi merupakan disiplin ilmu yang menelaah interaksi yang terjalin
antara manusia sebagai khalifah dengan lingkungan sekitarnya. Ekologi adalah ilmu yang
menyelidiki hubungan timbal balik antara al-insan (manusia) dengan keseluruhan ekosistem
yang terdapat di alam semesta.” Jadi, pada intinya ekologi adalah ilmu yang mempelajari segala
bentuk interaksi di antara semua makhluk hidup, bagaimana mereka dapat bertahan dan
beradaptasi dengan lingkungan di lingkungan makhluk tersebut tinggal. Sedangkan teologi
adalah sebuah cabang ilmu yang digunakan untuk memahami ilmu ketuhanan secara
mendalam dengan mengedepankan dalil-dalil agama yang rasional sebagai landasan bagi
mereka yang menganutnya, sehingga tercipta rasa keimanan di hati pemeluknya. Menurut Ibnu

Khaldun, teologi adalah cabang ilmu pengetahuan yang merumuskan landasan-landasan

”Mappanyompa Mappanyompa et al., “Eco-Theology Dalam Persepektif Al-Qur'an,” Ibtida’iy: Jurnal Prodi PGMI
8, no. 1(2023): 35, https://journal.ummat.ac.id/index.php/ibtidaiy/article/view/14904/6685.

77



'!!I Q’r’ mm_l’im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
> a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

keimanan yang kokoh, dipertahankan melalui dalil-dalil yang logis atau masuk akal.’

Setelah memahami definisi secara terpisah antara ekologi (ilmu tentang lingkungan) dan
teologi (ilmu ketuhanan), maka muncul sebuah istilah yang menggabungkan kedua ilmu
tersebut yang bertujuan untuk menghubungkan pandangan teologis terhadap isu-isu ekologis
dan bagaimana agama dapat memberikan solusi terhadap krisis lingkungan yang terjadi.
Ekoteologi merupakan sebuah konsep interaksi antara manusia, alam, dan tuhan, serta
bagaimana cara pandang agama terhadap persoalan lingkungan dan pengelolaan sumber

daya alam.’

Quraish Shihab dan Tafsir al-Misbah: Latar Intelektual dan Metodologis

Quraish Shihab adalah seorang ulama dan mufassir kontemporer yang lahir di Rappang,
Sulawesi Selatan, pada 16 Februari 1944. Ia berasal dari keluarga sederhana dan terpelajar,
dengan ayahnya, Abdurrahman Shihab, sebagai ulama dan guru besar tafsir yang terkenal.
Quraish Shihab tumbuh dalam lingkungan yang mendukung kecintaannya terhadap Al-Qur'an
dan ilmu pengetahuan. Ayahnya aktif berdakwah di surau, masjid, dan majelis-majelis
keagamaan, sehingga Quraish sejak kecil telah terbiasa dengan Al-Qur'an dan dunia keilmuan.
Ibunya juga berperan penting dalam membentuk kepribadian dan kecintaannya terhadap ilmu
keagamaan.

Quraish Shihab memulai pendidikan di kampung halamannya, Ujung Pandang, kemudian
melanjutkan ke Pondok Pesantren Darul-Hadits al-Faqihiyyah, Malang, Jawa Timur. Pada tahun
1958, ia berangkat ke Kairo, Mesir, untuk melanjutkan pendidikannya di Universitas al-Azhar.
Di Universitas al-Azhar, Quraish Shihab menyelesaikan studi sarjananya di Fakultas
Ushuluddin, Program Studi Tafsir Hadis, pada tahun 1967, dan memperoleh gelar Lc. Kemudian,
ia menyelesaikan program magister Tafsir Hadis pada tahun 1969 dengan karya tulis ilmiahnya
yang berjudul "al-Ijaz at-Tasyr11 lil-Qur'an al-Karim". Ia juga melanjutkan studi doktoralnya di
Universitas al-Azhar pada tahun 1980, dengan spesialisasi studi Tafsir Al-Qur'an, dan berhasil
meraih gelar doktor dengan yudisium summa cum laude pada tahun 1982.

Setelah kembali ke Indonesia, Quraish Shihab memulai kariernya sebagai pengajar di
Fakultas Ushuluddin dan Program Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Syarif
Hidayatullah Jakarta. Ia kemudian menjadi Rektor IAIN Jakarta pada tahun 1989 dan
mengembangkan metode tafsir dengan pendekatan multidisipliner. Quraish Shihab dikenal
sebagai cendekiawan dan ulama ahli tafsir yang cemerlang, dengan karya-karya ilmiah yang

menjadi rujukan kalangan ulama dan akademisi. Karyanya yang paling terkenal adalah Tafsir

8 Rustam Rustam, Muhammad Amri, and Indo Santalia, “Sejarah Teologi,” Jurnal Riset Rumpun Agama Dan
Filsafat 2, no. 2 (2023): 15, https://doi.org/10.55606/jurrafi.viir.1.

o Parid Ridwanuddin, “Ekoteologi Dalam Pemikiran Badiuzzaman Said Nursi,” LENTERA: Jurnal Ilmu Dakwah
Dan Komunikasi 1, no. o1 (2017): 47, https://web.archive.org/web/20180412132458id_/https://journal.iain-
samarinda.ac.id/index.php/lentera/article/viewFile/832/526.

78



'!!I Q’r’ L”"‘B Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
Lo anu “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’'an, sebuah tafsir Al-Qur'an lengkap 30 juz dalam
15 volume.”

Tafsir al-Misbah pertama kali ditulis di Kairo, Mesir, pada tanggal 18 Juni 1999. Kemudian,
terbit untuk pertama kalinya di bulan November tahun 2000 oleh Penerbit Lentera Hati yang
bekerja sama dengan Perpustakaan Umum Islam Iman Jama. Dalam kitab tafsirnya, Quraish
Shihab menggunakan metode tahlili dan juga corak tafsir yang dominan digunakan adalah
adabi ijtimat, yakni menafsirkan ayat Al-Quran dan merelevansikannya dengan kehidupan
bermasyarakat. Sehingga, memungkinkan penafsiran dapat membantu menyelesaikan

permasalahan yang terjadi di tengah masyarakat.”

Prinsip-Prinsip Etis Teologis dalam Pengelolaan Alam
Sebagai khalifah fi al-ard, manusia memang diberi kebebasan untuk mengelola sumber daya
alam yang telah Allah ciptakan di muka bumi ini. Namun, bukan berarti manusia bisa
berperilaku seenaknya tanpa memperhatikan kelestarian lingkungan. Maka dari itu, terdapat
prinsip-prinsip yang harus dipatuhi manusia dalam mengelola lingkungan. Di antara prinsip
tersebut adalah:”
a. Alam sebagai Tanda Kebesaran Allah
Alam semesta merupakan bukti yang nyata atas kekuasaan Allah SWT. Allah mengajak
manusia untuk merenung dan memperkuat keimanan melalui penciptaan. Dalam Islam,
alam bukan hanya sekadar latar belakang kehidupan manusia, melainkan sebagai tanda-
tanda kebesaran Allah dalam menciptakan seluruh alam. Allah SWT berfirman dalam QS.
Yasin [36]: 33.

v O BE L B G G AT s led) 2N A S

“Dan suatu tanda (kebesaran Allah) bagi mereka adalah bumi yang mati (tandus). Kami
hidupkan bumi itu dan Kami keluarkan darinya biji-bijian, maka dari (biji-bijian) itu mereka
makan.”

Dalam Tafsir al-Misbah, M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat ini datang setelah
penegasan tentang adanya hari kebangkitan, yaitu hari di mana seluruh manusia akan
dihimpun kembali. Kemudian, ayat ini menjelaskan bahwa bukti kekuasaan Allah dalam

membangkitkan dan menghidupkan kembali sesuatu yang telah mati, melalui

** Lugman Hakim, “Kesetaraan Gender Dalam Pendidikan Islam Perspektif M. Quraish Shihab,” Peradaban
Journal of Interdisciplinary Educational Research 1, no. 1 (2023): 5-7,
http://jurnal.peradabanpublishing.com/index.php/PJIER/article/view/101/57.

" Siti Istigomah and Irma Rumtianing Uswatul Hanifah, “Kisah Ashabul Kahfi Dalam Al-Qur’an: Kajian
Komparatif Antara Tafsir al-Misbah Dan Tafsir Ibnu Katsir,” JUSMA: Jurnal Studi Islam Dan Masyarakat 1, no. 1
(2022): 49, https://pdfs.semanticscholar.org/c733/2dagqo1df8acd2dgb6c1213d3129b6oo210.pdf.

** Abdul Mustaqim, Tafsir Ekologi Relasi Eko-Teologi Tuhan, Manusia, Dan Alam (Mojokerto: PT. Damaii Banawa
Semestai, 2024), 105-21.

79



'!!I Q’r’ mm_"im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
Lo a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

perumpamaan bumi yang mati. Bumi yang mati, yaitu tanah yang kering dan tandus,
dihidupkan kembali oleh Allah dengan menurunkan air hujan. Dari tanah tersebut, tumbuh
berbagai macam tumbuhan dan biji-bijian yang menjadi sumber makanan bagi manusia
seperti anggur dan kurma. Ini merupakan tanda besar yang menunjukkan kekuasaan Allah
dalam mengatur kehidupan dan kematian.

Penggunaan bentuk jamak dalam kata ahyaynaha (Kami menghidupkannya) dan
akhrajna (Kami keluarkan) mengisyaratkan adanya keterlibatan manusia dalam proses
mengolah tanah dan menanam merupakan bagian dari kewajiban kita sebagai manusia.
Maka dari itu, Quraish menegaskan bahwa alam semesta bukan hanya ciptaan yang indah,
tetapi juga merupakan bukti untuk mengenal dan menyadari kebesaran Allah.”

b. Prinsip al-Mizan (Keseimbangan)

Dalam kehidupan yang penuh keberagaman, manusia sangat dituntut untuk menjaga
keseimbangan dalam segala aspek kehidupannya. Prinsip al-mizan atau keseimbangan
bukan hanya sekadar konsep dalam kehidupan, tetapi hal ini merupakan nilai-nilai yang
tertanam dalam struktur ciptaan Allah. Quraish Shihab menyoroti bahwa Islam tidak
hanya membahas hubungan Allah dengan manusia, hubungan sesama manusia dan alam,
hubungan dalam keadilan, moderasi, serta tanggung jawab individu dan sosial.'* Allah

SWT berfirman dalam QS. ar-Rahman [55]: 7-9.
od 1~ o..o f°,/° 0w~ . (oot M °7°:ﬁ/ r’cc//~// e T a
\j}:—gij"fd)}“\)icé‘j/\g‘}é‘cg‘ﬁ)‘-’y‘vE}b}?j\cﬂjjt-é”)/‘mb

4 5151

“Dan langit telah Dia tinggikan dan Dia letakkan neraca (keadilan), agar kamu jangan
melampaui batas dalam neraca itu. Dan tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan
janganlah kamu mengurangi neraca itu.”

Dalam Tafsir al-Misbah, Quraish Shihab menjelaskan bahwa istilah al-mizan secara
harfiah berarti alat menimbang. Namun, kata ini juga dapat dipahami sebagai keadilan,
baik dalam konteks menempatkan sesuatu pada tempatnya maupun dalam konteks
keseimbangan. Mengutip pendapat Ibn ‘Asyur, Quraish Shihab menegaskan bahwa
penyandingan penciptaan langit dengan mizan (keadilan) menunjukkan betapa agung
nilai keadilan tersebut. Hal ini mengisyaratkan bahwa keadilan merupakan nilai luhur
yang diturunkan dari langit ke bumi atas perintah Allah SWT. Oleh karena itu, Al-Qur'an
berulang kali menyebutkan keadilan (al-‘adl) bersamaan dengan penciptaan langit,

sebagaimana terdapat dalam QS. Yuinus [10]: 5, al-Hijr [15]: 85, dan ad-Dukhan [44]: 38-39.

* M Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Quran Jilid-11 (Jakarta: Lentera Hati,
2002), 536.

' Afifatun Nisa Hasibuan, “Life Balance in the Tafsir of Al-Misbah and Ibn Kathir,” Al-Afkar, Journal For Islamic
Studies 8, no. 2 (2025): 10, https://al-afkar.com/index.php/Afkar_Journal/article/view/233s5.

8o



'!!I Q’r’ mm_l’im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
> a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

Selanjutnya, potongan ayat alla tatghaw fi al-mizan menjadi peringatan mengenai tujuan
diturunkannya keseimbangan tersebut. Ayat ini memerintahkan manusia agar tidak
melampaui batas dalam segala hal. Dalam pengelolaan alam maupun kehidupan sosial,
manusia dituntut untuk menjauhi sikap berlebihan dan senantiasa mencari titik tengah
yang seimbang.”

c. Prinsip al-Intifa‘wa Dina al-Fasad (Memanfaatkan Tanpa Merusak)

Sumber daya alam (SDA), baik biotik maupun abiotik, harus dimanfaatkan secara
proporsional dan bijaksana demi kesejahteraan manusia. Mengingat banyak SDA yang
bersifat tidak terbarukan, pemanfaatannya wajib diimbangi dengan upaya pelestarian
untuk menjaga keseimbangan ekosistem. Allah SWT telah memperingatkan bahwa
pemanfaatan tanpa tanggung jawab akan membawa dampak buruk bagi lingkungan,
sebuah prinsip yang menegaskan bahwa manfaat harus selalu sejalan dengan kewajiban

memelihara alam. Hal ini sebagaimana firman-Nya dalam QS. ar-Ram [30]: 41.

0t 0 A A e 25 s S S
¢\ O3

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan manusia.
(Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan mereka
agar mereka kembali (ke jalan yang benar).”

Menurut penafsiran Quraish Shihab, QS. ar-Rim [30]: 41 ini merupakan salah satu
dampak dari perilaku kaum musyrik yang dijelaskan dalam ayat sebelumnya. Beliau
mengatakan bahwa ulama kontemporer memahami ayat ini sebagai ciri kerusakan
lingkungan yang terlihat oleh panca indra akibat dari ketidakseimbangan perilaku
manusia terhadap alam, baik itu di darat maupun laut yang pada akhirnya menimbulkan
kerusakan. Pohon yang sembarang ditebang tanpa adanya reboisasi bisa mengakibatkan
punahnya hewan, kekeringan, banjir, juga akan berpengaruh pada cuaca. Hasil laut yang
diambil secara tidak bijak seperti penangkapan dengan alat yang merusak laut dapat
mengakibatkan banyak hewan laut mati dan pencemaran air.

Perilaku fasad yang dilakukan tadi akan mengakibatkan ketidakseimbangan
lingkungan yang pada akhirnya akan kembali berpengaruh pada kehidupan manusia. Hal
ini dikarenakan Allah SWT menciptakan alam semesta saling berkaitan dan terhubung
satu sama lain, terjalin keserasian di antara semua komponen alam sehingga semesta
berjalan dengan harmonis. Sehingga, ketika terjadi kesalahan atau kerusakan pada salah
satu komponen akan langsung berpengaruh pada makhluk lainnya. Dengan kata lain,

keberlangsungan dan kenyamanan hidup manusia tergantung pada pemeliharaan yang

'* M Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Quran Jilid 13 (Jakarta: Lentera Hati,
2003), 498-50L

81



'!!I Q’r’ mm_"im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
Lo a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

mereka lakukan. Semakin banyak kerusakan yang terjadi, maka akan semakin banyak
dampak buruk yang akan kembali dan menimpa manusia.

Quraish Shihab menyebutkan, Allah memberikan "rasa" atau dampak negatif dari
kerusakan tersebut kepada manusia bukan sebagai hukuman semata, melainkan sebagai
peringatan agar manusia segera melakukan refleksi dan kembali ke jalan yang benar.
Dengan demikian, prinsip memanfaatkan tanpa merusak bukan hanya sekadar etika
lingkungan, melainkan kewajiban religius bagi manusia sebagai pengelola bumi untuk
menjaga harmoni dan keberlanjutan sumber daya yang telah diamanahkan oleh Sang
Pencipta.”

Selaras dengan peringatan dampak kerusakan dalam QS. ar-Rum, Allah SWT juga
memberikan larangan agar manusia tidak merusak tatanan yang sudah mapan,

sebagaimana firman-Nya dalam QS. al-A'raf [7]: 56.

o aﬁ‘OC‘L,‘, //°/ﬁ.£, - e 8080 . . To “o. .o IS T IO
B R RC Ol Babg By o563l Lol dxd o Y1 38 1pduds Y3

s

~o oﬁ
OWM‘

'Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi, sesudah (Allah)
memperbaikinya dan berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut (tidak akan diterima) dan
harapan (akan dikabulkan). Sesungguhnya rahmat Allah amat dekat kepada orang-orang
yang berbuat baik."

M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah menjelaskan bahwa Surat al-A'raf ayat 56
merupakan larangan tegas bagi manusia untuk tidak mengganggu keseimbangan bumi
yang telah diciptakan Allah dalam kondisi yang baik dan teratur juga dibuat agar bisa
memenuhi kebutuhan makhluk. Beliau menekankan bahwa perbaikan (islah) yang telah
Allah lakukan di muka bumi harus dijaga melalui perilaku manusia yang bertanggung
jawab. Merusak alam dengan keadaan telah diperbaiki jauh lebih buruk daripada
merusaknya sebelum diperbaiki, walaupun tentu saja perilaku merusak yang baik tidak
dapat dibenarkan dan sama-sama tercela. Manusia diberikan hak untuk memanfaatkan
sumber daya alam (al-Intifa’) demi kesejahteraan, namun dengan batasan jelas untuk tidak
menimbulkan kerusakan (duna al-fasad). Bagi Quraish Shihab, menjaga keasrian alam
setelah Allah memperbaikinya adalah bentuk pengabdian dan manifestasi sifat ihsan,
sehingga pemanfaatan yang bijaksana tanpa merusak tatanan lingkungan menjadi kunci

utama untuk meraih rahmat Tuhan yang luas.”

*® Shihab, Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Quran Jilid-11, 76—79.
"M Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Quran Jilid-5 (Jakarta: Lentera Hati, 2002),
123—26.

82



'!!I Q’r’ mm_l’im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
> a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

Konsep Khalifah dan Amanah dalam Dimensi Ekoteologi Islam
Berbagai prinsip etis teologis yang telah dipaparkan sebelumnya, mulai dari kesadaran
akan alam sebagai tanda kebesaran Tuhan hingga kewajiban menjaga keseimbangan melalui
prinsip al-intifa’ wa dina al-fasad. Prinsip-prinsip ini memerlukan peran dari manusia agar
nilai-nilai yang telah disebutkan dapat terealisasi dalam kehidupan nyata. Manusia sebagai
pemegang mandat kekhalifahan tidak bisa hanya menikmati dan memetik hasil alamnya saja,
manusia memikul tanggung jawab besar dalam keberlangsungan dan kelestarian kehidupan
di muka bumi dan memastikan ekosistem berjalan dengan lancar dan seimbang. Oleh karena
itu, pembahasan selanjutnya akan mengulas bagaimana kedudukan manusia sebagai khalifah
menjadi kunci utama dalam mengawal prinsip-prinsip etis tersebut agar selaras dengan
kehendak Sang Pencipta.
a. Definisi Khalifah sebagai Mandat bukan Kepemilikan
Kedudukan manusia di alam semesta bukan sekadar keberadaan fisik, melainkan
sebuah eksistensi yang membawa misi ketuhanan. Dalam literatur Islam, peran ini secara
spesifik disebut dengan istilah khalifah. Konsep kekhalifahan ini menjelaskan bagaimana
sikap juga interaksi manusia terhadap alam dengan beban peran yang diberikan untuk
menjaga alam dengan beban harus mempertanggungjawabkannya di hadapan Allah nanti.
Secara etimologis, istilah khalifah berakar dari kata khalf yang bermakna 'belakang', yang
kemudian berkembang menjadi arti 'pengganti' atau 'pihak yang datang setelah pihak lain'.
Al-Qur'an menggunakan dua bentuk jamak untuk kata ini, yakni khulafa’ dan khala'if:®
M. Quraish Shihab, ketika menafsirkan QS. al-An‘am [6]: 165, menarik kesimpulan
penting bahwa penggunaan kata khulafa’ dalam Al-Qur'an cenderung mengisyaratkan
adanya otoritas kekuasaan politik dalam mengelola suatu wilayah. Sebaliknya,
penggunaan bentuk jamak khald’if tidak memuat isyarat kekuasaan wilayah dalam
maknanya. Meskipun istilah khalifah sering diartikan sebagai 'pengganti', namun dalam
konteks hubungan manusia dengan Tuhan (khalifatullah), hal ini tidak boleh dimaknai
sebagai pengganti posisi Allah karena tidak ada yang bisa menggantikan posisi Allah
sebagai Tuhan.” Inti dari konsep ini adalah penunjukan manusia oleh Allah untuk menjadi
pelaksana mandat-Nya di muka bumi. Pemilahan makna jamak antara kekuasaan wilayah
dan pengurusan umum sebagaimana dijelaskan sebelumnya, bermuara pada satu titik

tolak utama, yaitu penobatan manusia sebagai khalifatullah dalam QS. al-Bagarah [2]: 30.

. %0 o, Poost bt Lmdc . R IR D I DI
Slatds s Ak 1a G RZT15I6 *&ds o3N1 g Jels 1 &K 05 J6 313

-

*® Yesi Lisnawati, Aam Abdussalam, and Wahyu Wibisana, “Konsep Khalifah Dalam Al-QurAn Dan Implikasinya
Terhadap Tujuan Pendidikan Islam (Studi Maudu'’i Terhadap Konsep Khalifah Dalam Tafsir al-Misbah),”
TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic Education 2, no. 1 (2015): 51, chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://scispace.com/pdf/konsep-khalifah-dalam-al-qur-an-
dan-implikasinya-terhadap-glcd4sprrt.pdf.

9 Lisnawati, Abdussalam, and Wibisana, 51.

83



'!!I Q’r’ mm_"im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
Lo a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

o ~

) /oi// /°/#{ “E -7 5:{‘// o ~ %//? o LT v
Yo djilmyu;.\s«‘ ‘/dbﬁgé/“‘;u.xm‘jﬂ.}vaiém;z)}uj%\ﬁf\“

-

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak menjadikan
khalifah) di bumi” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan orang yang
merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan
menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak
kamu ketahui.”

Dalam menafsirkan QS. al-Baqarah [2]: 30, M. Quraish Shihab menekankan bahwa
penunjukan manusia, yakni Adam dan anak cucunya sebagai khalifah adalah untuk
menjadi wakil Allah guna menegakkan ketetapan-Nya dalam menjaga bumi. Hal ini
menjadi sebuah penghormatan sekaligus ujian besar, karena manusia harus memikul
tanggung jawab dan menjalankan tugas sesuai perintah-Nya. Quraish Shihab menyoroti
dialog antara Allah dan Malaikat sebagai peringatan awal bahwa potensi kerusakan
lingkungan (fasdd) dan pertumpahan darah adalah ancaman nyata jika manusia
mengabaikan petunjuk Tuhan. Namun, pemberian potensi ilmu (pengetahuan tentang al-
asma’) yang disebutkan dalam penafsirannya terhadap QS. al-Baqarah [2]: 31-32 menjadi
modal utama bagi manusia untuk mengelola alam secara bijaksana. Bagi Quraish Shihab,
inti dari ayat ini adalah manusia dirancang sebagai subjek aktif untuk memakmurkan
bumi (imarah al-ard), di mana keberhasilan kekhalifahannya diukur dari kemampuannya
menjaga keseimbangan alam semesta sesuai dengan kehendak Allah.”

Dengan demikian, status kekhalifahan yang dipegang manusia menurut Quraish
Shihab bukanlah senjata untuk mengeksploitasi alam demi kepentingan pribadi.
Sebaliknya, amanah tersebut menuntut manusia untuk memposisikan diri sebagai
pengelola alam yang harus memastikan setiap tindakan pengelolaannya tetap dalam
koridor pelestarian. Maka, tolok ukur utama dari kekhalifahan yang sukses adalah
terwujudnya kemakmuran bumi dengan tidak terenggutnya hak generasi mendatang serta
tetap terjaganya harmoni ekosistem sebagai bentuk pertanggungjawaban kepada Allah
Sang Pemilik Mutlak.

b. Integrasi Etika Lingkungan dan Amanah Kekhalifahan dalam Pemikiran Quraish
Shihab
Setelah memahami prinsip-prinsip etis-teologis dalam pengelolaan alam sebagai objek
yang harus dijaga keseimbangannya, maka pembahasan selanjutnya beralih pada posisi
manusia sebagai subjek utama pengelola. Mengulas bagaimana amanah kekhalifahan
tersebut bertransformasi menjadi prinsip etika lingkungan yang aplikatif melalui integrasi

pemikiran M. Quraish Shihab. Karena tugas manusia sebagai khalifah tidak hanya

** M Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur'an Jilid-1 (Jakarta: Lentera Hati, 2000),
140—45.

84



'!!I Q’r’ mm_"im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
Lo a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

mencakup hubungan vertikal dengan Tuhan, tetapi juga tindakan nyata secara horizontal

di bumi. Maka dari itu, diperlukan aturan yang jelas dalam memperlakukan alam.

Dalam hal ini, prinsip etika lingkungan yang dianalisis oleh Sastrapratedja sejalan dengan
pesan-pesan pelestarian alam dari M. Quraish Shihab. Keempat prinsip berikut menjadi
panduan praktis bagi manusia untuk membuktikan tanggung jawabnya sebagai wakil Tuhan
melalui tindakan nyata:*

1) Prinsip Tidak Merugikan (the rule of non-maleficence)

The rule of non-maleficence menuntut perilaku manusia untuk tidak merugikan
lingkungan, baik yang mengancam populasi makhluk hidup (flora dan fauna) maupun
merusak sumber daya abiotik di bumi. Selain itu, prinsip ini menekankan bahwa
tindakan manusia terhadap alam juga tidak boleh berdampak buruk bagi sesama
manusia. Prinsip ini memiliki landasan kuat dalam perspektif Quraish Shihab saat
menafsirkan QS. al-A’raf [7]: 56, yang melarang manusia melakukan perusakan di muka
bumi setelah Allah memperbaikinya. Menurutnya, manusia diberikan wewenang
untuk mengelola sumber daya bumi dengan syarat mutlak yaitu bertanggung jawab
menjaga kelestarian lingkungan demi menjaga keberlangsungan ekosistem. **

Pengabaian terhadap prinsip ini akan mengakibatkan masalah lingkungan yang
dampaknya berbalik kepada manusia itu sendiri. Sebagai contoh, bencana banjir di
Pulau Sumatera merupakan salah satu bukti nyata dari dampak ketidaktaatan manusia
dalam menjaga keseimbangan alam. Dampak ini telah diperingatkan oleh Allah dalam
QS. ar-Rum [30]: 41. Dalam pandangan Quraish Shihab, komponen alam diciptakan
saling berkaitan, sehingga kerusakan pada salah satu bagian akan secara otomatis
merusak harmoni komponen lainnya.”

2) Prinsip Tidak Campur Tangan (the rule of non-interfence)

The rule of non-interference merupakan prinsip untuk tidak memberikan hambatan
terhadap kebebasan setiap organisme. Jika prinsip pertama melarang perusakan, maka
the rule of non-interference menuntut manusia untuk menghormati otonomi alam
dengan tidak memanipulasi ekosistem secara berlebihan dan membiarkan proses
alamiah berjalan secara alami. Hal ini dapat diwujudkan dengan tidak mengeksploitasi
hutan secara destruktif yang dapat mengancam keberlangsungan hidup ekosistem di
dalamnya.

Prinsip ini selaras dengan penekanan M. Quraish Shihab mengenai konsep al-mizan
(keseimbangan) dalam QS. ar-Rahman [55]: 7-9. Quraish Shihab menegaskan bahwa

terminologi mizan dapat dimaknai sebagai keadilan. Pemaknaan ini berarti manusia

* Ahmad Asroni, “Etika Lingkungan Dalam Perspektif Islam,” Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains
4, no. 1 (2022): 55-56, https://ejournal.uin-suka.ac.id/saintek/kiiis/article /view/3266/2456.

** Shihab, Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Quran Jilid-5, 123—26.

* Shihab, Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-11, 76—79.

85



'!!I l"’ Lil,s Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
> Q’ amm “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

harus senantiasa menerapkan nilai adil dalam segala aktivitasnya, baik bagi diri sendiri
maupun pihak lain, yang dalam konteks ini adalah adil dalam memperlakukan alam.
Selain itu, kata mizan juga dipahami sebagai keseimbangan yang menjadi panduan agar
manusia mampu menjaga harmonisasi dalam seluruh aspek kehidupannya. Dengan
menjaga mizan atau keseimbangan tersebut, manusia secara otomatis telah
menjalankan mandatnya secara adil terhadap alam.

3) Prinsip Kesetiaan (the rule of fidelity)

Prinsip kesetiaan menekankan pada kewajiban moral manusia untuk tidak
melakukan tindakan yang bersifat manipulatif terhadap makhluk hidup, seperti
menjebak atau menipu demi kepentingan pribadi manusia semata. Dalam konteks ini,
manusia dituntut untuk memperlakukan alam secara jujur dan menghargai integritas
setiap entitas kehidupan tanpa motif eksploitasi yang licik. Prinsip ini sangat relevan
dengan konsep amanah, di mana seorang khalifah harus memiliki integritas dan
kejujuran dalam mengelola mandat dari Tuhan. Maka, perilaku menjebak atau
mengeksploitasi alam dengan cara yang tidak benar adalah bentuk pengkhianatan
terhadap komitmen manusia kepada Allah sebagaimana diisyaratkan dalam QS. al-
Ahzab [33]: 72.

Quraish Shihab menjelaskan bahwa amanah tersebut adalah beban tanggung jawab,
di mana manusia secara sadar bersedia memikul ketika makhluk lain (langit, bumi, dan
gunung) menolak karena ketidaksanggupannya. Konsekuensi dari penerimaan amanah
ini adalah keharusan manusia untuk memiliki integritas dan bersikap adil. Penggunaan
cara-cara licik atau eksploitatif yang merugikan lingkungan dipandang sebagai bentuk

pengkhianatan terhadap amanah Tuhan.**

Dengan demikian, prinsip kesetiaan
menjadi batasan agar manusia tidak terjebak dalam sifat zalim dan bodoh sebagaimana
diperingatkan dalam ayat tersebut.

4) Prinsip Keadilan Restitutif (the rule of restitutive justice)

Prinsip keadilan restitutif (the rule of restitutive justice) menekankan pada tanggung
jawab moral manusia untuk memulihkan kerusakan yang telah terjadi di alam. Prinsip
ini mewajibkan adanya kompensasi atau langkah perbaikan yang sepadan sebagai
bentuk ganti rugi atas dampak negatif yang ditimbulkan oleh aktivitas manusia
terhadap ekosistem.”

Dalam penafsirannya terhadap QS. Had [11]: 61, Quraish Shihab menjelaskan bahwa
Allah menjadikan manusia di muka bumi sebagai pemakmur. Pemakmur yang
dimaksud adalah pengelola alam yang bertugas memastikan pelestariannya. Mengingat

sifat manusia yang tidak luput dari kesalahan dalam menjalankan amanah ini, maka

4 Shihab, 331-32.
* Ahmad Zakiyuddin, “Pelestarian Lingkungan Hidup Perspektif Al-Qur’an: Telaah Penafsiran Muhammad
Quraish Shihab Dalam Tafsir al-Misbah,” 2024, 87, https://idr.uin-antasari.ac.id/27659/7/BAB IV.pdf.

86



'!!I Q’r’ mm_l’im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
> a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

manusia dituntut untuk bertaubat kepada Allah dan berusaha menebus kesalahan
tersebut dengan memperbaiki apa yang telah dirusaknya.”® Sebagai contoh, jika
manusia melakukan pembuangan sampah sembarangan ke sungai, maka ia wajib
melakukan perbaikan dengan membersihkan limbah tersebut sebagai bentuk tanggung
jawab sebelum perilaku tersebut menimbulkan bencana yang lebih besar.
Berdasarkan pemaparan di atas, terlihat jelas bahwa hubungan antara prinsip etika
lingkungan dan konsep kekhalifahan dalam pemikiran M. Quraish Shihab membentuk
sebuah kerangka tanggung jawab yang utuh, di mana etika lingkungan dalam Islam
mentransformasi posisi manusia dari sekadar konsumen sumber daya menjadi
pelindung kehidupan yang setiap tindakannya akan dipertanggungjawabkan di
hadapan Allah. Sinergi antara teori etika Barat dan tafsir Al-Qur'an ini menegaskan
bahwa keselamatan ekosistem global sangat bergantung pada sejauh mana manusia

mampu menghayati perannya sebagai wakil Tuhan yang adil dan bertanggung jawab.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa etika lingkungan dalam
pandangan M. Quraish Shihab menempatkan alam sebagai tanda kebesaran Allah yang harus
dijaga dengan penuh rasa hormat. Menjaga lingkungan bukan hanya sekadar urusan teknis
atau sosial, melainkan bagian dari ibadah dan bukti keimanan. Hal ini dikarenakan manusia
telah memikul amanah besar dari Allah sebagai khalifah atau pengelola bumi, yang berarti
setiap tindakan manusia terhadap alam akan dimintai pertanggungjawabannya di hadapan
Sang Pencipta.

Tanggung jawab ini kemudian diwujudkan melalui empat sikap nyata. Pertama, manusia
wajib menjauhi segala bentuk perusakan terhadap ekosistem. Kedua, manusia harus menjaga
keseimbangan alam dengan tidak mencampuri atau memanipulasi lingkungan secara
berlebihan. Ketiga, manusia dituntut memiliki kejujuran dan integritas dalam mengelola
sumber daya alam tanpa mengikuti hawa nafsu. Terakhir, jika terjadi kerusakan, manusia
memiliki kewajiban moral untuk melakukan perbaikan dan pemulihan. Dengan demikian,
etika lingkungan ini menegaskan bahwa menjadi muslim yang baik berarti menjadi pribadi
yang ramah lingkungan, karena menjaga kelestarian alam adalah bentuk nyata dari ketaatan
kepada Allah SWT. Temuan ini memiliki implikasi penting bagi pengembangan tafsir tematik
dan ekoteologi Islam kontemporer, serta dapat menjadi dasar bagi penelitian lanjutan yang

berfokus pada penerapan nilai-nilai Qur'ani dalam kebijakan dan pendidikan lingkungan.

DAFTAR REFERENSI
Abdul Mustaqim. Tafsir Ekologi Relasi Eko-Teologi Tuhan, Manusia, Dan Alam. Mojokerto: PT.

** M Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah Pesan,Kesan Dan Keserasian Al-Qur'an Jilid-6 (Jakarta: Lentera Hati, 2002),
283-86.

87



'!!I Q’r’ mm_"im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
Lo a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

Damaii Banawa Semestai, 2024.

Asroni, Ahmad. “Etika Lingkungan Dalam Perspektif Islam.” Konferensi Integrasi Interkoneksi
Islam  Dan  Sains 4, mo. 1 (2022): 54-59. https://ejournal.uin-
suka.ac.id/saintek/kiiis/article/view/3266/2456.

Atikawati, Dini, Totok Gunawan, and Sunarto Sunarto. “Konsep Khalifah Fii Al Ard Dalam
Perspektif =~ Etika  Lingkungan.”  Jurnal  Bumi  Lestari 19  (2019).
https://ojs.unud.ac.id/index.php/blje/article/download/71758/39009.

Hakim, Lugman. “Kesetaraan Gender Dalam Pendidikan Islam Perspektif M. Quraish Shihab.”
Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational Research 1, no. 1 (2023): 1-20.
http://jurnal.peradabanpublishing.com/index.php/PJIER/article/view/101/57.

Hasibuan, Afifatun Nisa. “Life Balance in the Tafsir of Al-Misbah and Ibn Kathir.” Al-Afkar,
Journal For Islamic Studies 8, mno. 2 (2025): 1992—2012. https://al-
afkar.com/index.php/Afkar_Journal/article/view/2335.

Istiqomah, Siti, and Irma Rumtianing Uswatul Hanifah. “Kisah Ashabul Kahfi Dalam Al-
Qur'an: Kajian Komparatif Antara Tafsir al-Misbah Dan Tafsir Ibnu Katsir.” JUSMA:
Jurnal  Studi  Islam  Dan  Masyarakat 1, mno. 1 (2022): 46-57.
https://pdfs.semanticscholar.org/c733/2dag401df8acd2dgb6c1213d31129b600210.pdf.

Lisnawati, Yesi, Aam Abdussalam, and Wahyu Wibisana. “Konsep Khalifah Dalam Al-QurAn
Dan Implikasinya Terhadap Tujuan Pendidikan Islam (Studi Maudu'i Terhadap Konsep
Khalifah Dalam Tafsir al-Misbah).” TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic Education
2, no. 1 (2015): 47-57. chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://scispace.com/pdf/konsep-
khalifah-dalam-al-qur-an-dan-implikasinya-terhadap-3lcd45prrt.pdf.

Maftukhin, M. “Teologi Lingkungan Perspektif Seyyed Hossein Nasr.” Dinamika Penelitian:
Media Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan 16, no. 2 (2016): 337-52. chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://pdfs.semanticscholar.org/esb
6/7b4f5091bc7fbaess529e1cc9242e6986aago.pdf.

Mappanyompa, Mappanyompa, Sahwan Sahwan, Saprun Saprun, and Palahuddin
Palahuddin. “Eco-Theology Dalam Persepektif Al-Qur'an.” Ibtida’iy: Jurnal Prodi PGMI 8,
no. 1 (2023): 33—44.
https://journal.ummat.ac.id/index.php/ibtidaiy/article/view/14904/6685.

Mustofa, M Lutfi. “Kapasitas Dan Tanggung Jawab Moral Dalam Konsepsi Teologi Islam.”
Fakultas Psikologi UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 2017. chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmbkaj/https://repository.uin-
malang.ac.id/3268/1/3268.pdf.

88



'!!I Q’r’ mm_"im Yudi Wildan Rasyid, Barikli Mubaroka, Eneng Restia Yulianti, Mia Amalia Z
Lo a “Etika Lingkungan dalam Tafsir al-Misbah...” (74 - 89)

Ridwanuddin, Parid. “Ekoteologi Dalam Pemikiran Badiuzzaman Said Nursi.” LENTERA:
Jurnal  Ilmu Dakwah Dan Komunikasi 1, no. 01 (2017).
https://web.archive.org/web/20180412132458id_/https://journal.iain-
samarinda.ac.id/index.php/lentera/article/viewFile/832/526.

Rustam, Rustam, Muhammad Amri, and Indo Santalia. “Sejarah Teologi.” Jurnal Riset Rumpun
Agama Dan Filsafat 2, no. 2 (2023): 13—22. https://doi.org/10.55606/jurrafi.viir.1.

Shihab, M Quraish. Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur'an Jilid-1. Jakarta:
Lentera Hati, 2000.

———. Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-n. Jakarta: Lentera Hati,

2002.

———. Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-5. Jakarta: Lentera Hati,
2002.

———. Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid 13. Jakarta: Lentera Hati,
2003.

———. Tafsir al-Misbah Pesan,Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid-6. Jakarta: Lentera Hati,
2002.

Sukarsono, Sukarsono. “Ekologi Islam Dalam Praktek Konservasi Dan Pendidikan Konservasi
Di Indonesia.” Malang: UMM Press, 2016.

Suratin, Sonia Isna, Khoirun Nadir, Muhammad Rizqy Fadlillah, and Gondo Adhi Saputra.
“Ekoteologi Islam: Menjelajahi Hubungan Spiritual Antara Manusia, Alam, Dan Tuhan
Dalam Tradisi Islam.” Ta'wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 6, no.
1 (2025): 300-310.
http://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna/article/view/2024/1251.

Zakiyuddin, Ahmad. “Pelestarian Lingkungan Hidup Perspektif Al-Qur’an: Telaah Penafsiran
Muhammad Quraish Shihab Dalam Tafsir al-Misbah,” 2024. https://idr.uin-
antasari.ac.id/27659/7/BAB IV.pdf.

Zulfikar, Eko, and Nadia Azkiya. “Eko-Teologi Dalam Tafsir Al-Azhar: Upaya Hamka Dalam
Membangun Paradigma Dan Berkesadaran Lingkungan.” In Proceeding International
Conference on Quranic Studies, 2023.
https://proceeding.iainkudus.ac.id/index.php/ICQS/article/view/399/335.

89



