Qur'anuna:
Jurnal Studi

.- r’ Lsl)s https://jurnal.iaipigarut.ac.id/[JSQT
Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir gJ Q’ amm Vol. 2 No. 1-Januari, 2026

E-ISSN: 3109-9742

Halaman 40-59

Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam:

Kajian Magqasid al-Syariah pada Isu Deforestasi

*Asep Munawar Igbal’, Marisa Khafifah Rahmi*, Nayla Nurul Husni?

'Pesantren Persatuan Islam 113 Izhhaarulhaq, Garut, Indonesia
“*Institut Agama Islam (IAI) Persis, Garut, Indonesia

*Penulis Korespondensi: Asepmunawariqgbal@maizhhaarulhaq.sch.id

Diterima: 05/01/2026; Disetujui: 12/01/2026; Diterbitkan: 17/01/2026.

Abstract

Keyword

Abstrak

Kata Kunci

This study aims to analyze Ibn Kathir's interpretation of the verses of the Qur'an related
to environmental damage, especially the concepts of fasad, ihlak al-hars wa al-nasl, and
verses with ecological nuances. The research method used is qualitative with a literature
study approach and thematic analysis (maudi’t) combined with the tafsir maqasidi
approach to contextualize the verses to the phenomenon of modern deforestation. The
results of the study show that Ibn Kathir's ecological interpretation of the verses of the
Qur'an such as QS. ar-Rum [30]: 41, al-Baqarah [2]: 205, and others deeply reveal the
concepts of fasad (damage) and ihlak al-ard wa al-nasl (destruction of plants and
offspring) as a strict prohibition against environmental degradation, which is very
relevant to the phenomenon of modern deforestation in Indonesia. This study strengthens
Islamic ecotheology as a normative basis for addressing deforestation through
sustainable forest management, reforestation, strict law enforcement, and increasing
public awareness in order to realize the welfare of the people.

Fasad; ihlak al-hars wa al-nasl; Deforestation; Tafsir Ibn Kathir; Islamic Ecotheology

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penafsiran Ibnu Kasir terhadap ayat-ayat
Al-Qur’an yang berkaitan dengan kerusakan lingkungan khususnya konsep fasad, ihlak
al-hars wa al-nasl, dan ayat-ayat bernuansa ekologis. Metode penelitian yang
digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan dan analisis
tematik (mauda‘l) yang dipadukan dengan pendekatan tafsir maqasidi untuk
melakukan kontekstualisasi ayat terhadap fenomena deforestasi modern. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa tafsir ekologis Ibnu Kasir terhadap ayat-ayat Al-Qur'an
seperti QS. ar-Rum [30]: 41, al-Bagarah [2]: 205, dan lainnya secara mendalam
mengungkap konsep fasad (kerusakan) dan ihlak al-ard wa al-nasl (pemusnahan
tanaman dan keturunan) sebagai larangan tegas terhadap degradasi lingkungan, yang
sangat relevan dengan fenomena deforestasi modern di Indonesia. Kajian ini
memperkuat ekoteologi Islam sebagai landasan normatif untuk mengatasi deforestasi
melalui pengelolaan hutan berkelanjutan, reboisasi, penegakan hukum yang tegas, dan
peningkatan kesadaran masyarakat guna mewujudkan kemaslahatan umat.

Fasad; Ihlak al-hars wa al-nasl; Deforestasi; Tafsir Ibnu Kasir ; Ekoteologi Islam

40


https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT
mailto:Asepmunawariqbal@maizhhaarulhaq.sch.id

'!!I Q’ l", W) Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
[ ] I lu' Iu g »

PENDAHULUAN

Salah satu anugerah terbesar yang diberikan Allah kepada manusia adalah menjadikan
bumi ini siap dihuni dengan kesatuan ekosistem yang ada di dalamnya. Salah satu unsur
keanekaragaman hayati adalah tumbuh-tumbuhan yang memiliki peran sangat besar bagi
keberlangsungan hidup semua makhluk. Diperkirakan telah ada sejak lebih dari satu miliar
tahun yang lalu, jauh sebelum adanya manusia, bahkan juga hewan.' Indonesia merupakan
salah satu negara dengan kekayaan sumber daya alam yang luar biasa. Hutan tropis yang luas
menjadikan Indonesia sebagai salah satu paru-paru dunia.® Namun, deforestasi masif,
pencemaran sungai dan laut, bencana alam seperti banjir, tanah longsor, kebakaran hutan,
serta kerusakan terumbu karang kerap menjadi /eadline pemberitaan beberapa tahun
terakhir ini. Data dari Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK)
menunjukkan bahwa Indonesia kehilangan lebih dari 175,4 ribu hektar hutan pada tahun
2024.° Deforestasi yang terjadi di Indonesia telah menimbulkan dampak yang benar-benar
sangat serius di tingkat nasional maupun pada tingkat internasional.*

Berbagai penelitian terdahulu menunjukkan bahwa para akademisi telah banyak mengkaji
ayat-ayat lingkungan. Beberapa karya yang dapat dicatat antara lain “Nilai-Nilai Ekologis
dalam QS. ar-Rim Ayat 41 Perspektif Tafsir Ibnu Kasir” (Skripsi, UIN Suska), “Kerusakan
Lingkungan dalam Perspektif Tafsir Klasik (Studi atas Tafsir Ibnu Kasir dan al-Tabari)”
(Artikel, Jurnal Studi Al-Qur’an), serta “Etika Lingkungan dalam Al-Qur’an: Analisis atas Tafsir
Ibnu Kasir terhadap Ayat-Ayat Kerusakan Bumi” (Prosiding PTIQ). Terdapat pula penelitian
seperti “Makna Fasad fi al-Ard dalam Tafsir Ibnu Kasir dan Relevansinya terhadap Isu
Deforestasi di Indonesia” (Artikel, Jurnal Ushuluddin) dan “Konservasi Alam dalam Perspektif
Tafsir Ayat-Ayat Kauniyyah” (Prosiding STAIN/IAIN), yang mengaitkan tafsir klasik dengan
isu penebangan liar, pembukaan hutan, kebakaran lahan, dan degradasi tanah. Meskipun
demikian, seluruh penelitian tersebut cenderung bersifat tematik luas dan belum secara
spesifik menjadikan deforestasi sebagai objek kajian utama yang dibahas secara mendalam
dalam kerangka metodologi dan corak tafsir Ibnu Kasir .

Berangkat dari celah tersebut, penelitian ini secara spesifik menelaah bagaimana ayat-ayat
fasad menggambarkan kerusakan terhadap tanaman, pepohonan, tanah, dan makhluk hidup,
serta bagaimana Ibnu Kasir menjelaskan kerusakan vegetasi (al-hars) yang dapat dipetakan
langsung pada praktik penebangan hutan modern. Pendekatan ini kemudian diperkaya
melalui kerangka tafsir magasidi. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyajikan

analisis tafsir klasik, tetapi juga menurunkan prinsip-prinsip syari yang bersifat aplikatif

' Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, Pelestarian Lingkungan Hidup (Jakarta: Badan Litbang Dan Diklat
Departemen Agama RI, 2009), 177-78.

* Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qurian (Jakarta:
Kementerian Agama RI, 2025), 1.

% Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Quran, 1.
*Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK), Statistik Lingkungan Hidup dan Kehutanan, 2023.

41



'!!I Q’ l"’ Lil)s Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
> nuna " »

terhadap kasus nyata deforestasi modern, termasuk konteks Indonesia, sehingga
menghasilkan kajian yang lebih tajam dan mempertemukan otoritas tafsir zahiri Ibnu Kasir
dengan etika lingkungan magasidi yang ditawarkan al-Qaradawi. Oleh karena itu, penelitian
ini mengisi celah ilmiah dengan menelaah secara khusus bagaimana Ibnu Kasir menafsirkan
konsep fasad dan ihlak al-hars wa al-nasl dalam kaitannya dengan fenomena deforestasi.
Dengan landasan ini, penelitian tidak hanya menjawab persoalan secara teoretis, tetapi juga
memberikan kontribusi praktis bagi penguatan etika ekologis Islam dan kesadaran kolektif
dalam menjaga keseimbangan alam sebagai amanabh ilahi.

Secara khusus, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penafsiran Ibnu Kasir terhadap
ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan kerusakan lingkungan khususnya konsep fasad,
ihlak al-hars wa al-nasl, dan ayat-ayat bernuansa ekologis guna memahami dasar normatif
Islam mengenai larangan merusak bumi. Selain itu, penelitian ini berupaya mengidentifikasi
relevansi penafsiran Ibnu Kasir terhadap fenomena deforestasi modern dengan memetakan
deskripsi beliau mengenai kerusakan tanaman, ekosistem, dan makhluk hidup ke dalam
konteks hilangnya hutan masa kini. Penelitian ini juga mengkontekstualisasikan ayat-ayat
zahir melalui pendekatan tafsir maqgasidr dengan menekankan tujuan-tujuan syariat seperti
hifz al-nafs, hifz al-nasl, hifz al-mal, dan hifz al-br'ah agar menghasilkan pemaknaan yang lebih
relevan terhadap isu ekologis kontemporer.

Penelitian ini penting karena merumuskan pandangan Islam tentang deforestasi melalui
integrasi analisis tekstual Ibnu Kasir dan pendekatan magqgasidi, sehingga dapat memberikan
kontribusi terhadap penguatan etika lingkungan dan peningkatan kesadaran ekologis dalam
perspektif keagamaan. Di sinilah letak kebaruan penelitian berjudul “Pandangan Al-Qur'an
tentang Deforestasi (Kajian Tafsir Ibnu Kasir )”, yaitu menghadirkan fokus yang lebih terarah
pada deforestasi sebagai isu inti, memetakan bagaimana ayat-ayat ekologis dipahami dalam
struktur penafsiran Ibnu Kasir, serta menunjukkan bagaimana konsep ialak al-hars wa al-nas!
dan fasad fi al-ard dapat dikontekstualisasikan secara metodologis untuk membaca krisis

ekologis modern secara lebih komprehensif.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research). Seluruh data dianalisis melalui kajian teks klasik dan kontemporer yang
berkaitan dengan ayat-ayat lingkungan serta Tafsir Ibnu Kasir. Pendekatan yang digunakan
adalah pendekatan tafsir tematik (maudiu’?) yang dipadukan dengan pendekatan tafsir
magqasidi untuk melakukan kontekstualisasi ayat terhadap fenomena deforestasi modern.
Sumber data penelitian terdiri atas sumber utama, primer, dan sekunder. Sumber utama
adalah Al-Qur'an sebagai landasan normatif, sedangkan sumber primer berupa Tafsir al-
Qur’an al-'Azim karya Ibnu Kasir sebagai referensi utama penafsiran klasik. Sumber sekunder

diperoleh dari literatur pendukung seperti buku, jurnal ilmiah, laporan ilmiah, dan data

42



'!!I Q’ l"’ Lil)s Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
> nuna " »

statistik yang berkaitan dengan deforestasi di Indonesia serta kajian tentang tafsir lingkungan
dan teori magqasid al-syart’ah.

Semua data diperoleh melalui teknik dokumentasi, yakni dengan menghimpun berbagai
sumber tertulis yang relevan, kemudian diklasifikasi berdasarkan tema ayat dan konteks
ekologisnya. Instrumen penelitian berupa perangkat dokumentasi dan alat bantu
penelusuran literatur digital, seperti repositori jurnal daring, serta database laporan
penelitian yang relevan dengan tema kajian. Seluruh data dianalisis secara deskriptif-analitis
dan tematik untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai hubungan antara
penafsiran Ibnu Kasir dan realitas ekologis masa kini, sehingga menghasilkan kajian yang

terpadu antara landasan normatif keagamaan dan fakta empiris.

HASIL DAN DISKUSI
Deforestasi: Sebab, Dampak, dan Implikasinya terhadap Lingkungan

Hutan adalah suatu kesatuan ekosistem berupa hamparan lahan berisi sumber daya alam
hayati yang didominasi pepohonan dalam persekutuan alam lingkungannya, yang satu
dengan lainnya tidak dapat dipisahkan. Hutan adalah salah satu kondisi penutupan lahan
yang dikelompokkan menjadi hutan lahan kering primer, hutan lahan kering sekunder, hutan
rawa primer, hutan rawa sekunder, hutan mangrove primer, hutan mangrove sekunder, dan
hutan tanaman.’

Hutan merupakan ekosistem yang kompleks dan memiliki berbagai klasifikasi
berdasarkan fungsi, tipe vegetasi, maupun letak geografisnya. Secara umum, hutan dapat
diklasifikasikan menjadi beberapa jenis seperti hutan hujan tropis, hutan gugur, hutan boreal,
dan hutan mangrove. Selain itu, berdasarkan fungsinya hutan diklasifikasikan sebagai berikut:

a. Hutan konservasi (HK) adalah kawasan hutan dengan ciri khas tertentu, yang
mempunyai fungsi pokok pengawetan keanekaragaman tumbuhan dan satwa serta
ekosistemnya.

b. Hutan Lindung (HL) adalah kawasan hutan yang mempunyai fungsi pokok sebagai
perlindungan sistem penyangga kehidupan untuk mengatur tata air, mencegah banjir,
mengendalikan erosi, mencegah intrusi air laut, dan memelihara kesuburan tanah.

c. Hutan Produksi adalah kawasan hutan yang mempunyai fungsi pokok memproduksi
hasil hutan; Hutan Produksi terdiri atas Hutan Produksi Tetap, Hutan Produksi
Terbatas, dan Hutan Kroduksi yang dapat dikonversi.®

Deforetasi menurut KBBI adalah penebangan kayu komersial dalam skala besar.
Penyusutan lahan hutan yang disebabkan oleh konversi lahan menjadi lahan nonhutan

seperti permukiman, infrastruktur, perkebunan, pertambangan, dan pertanian disebut

° Meniy Ratnasari et al., “Pemantauan Deforestasi Indonesia Tahun 2023” (Jakarta, 2024), 7,
https://id.scribd.com/document/9oo442782/Buku-Deforestasi-Tahun-2023-Sigap.
S Ibid.

43



'!!I Q’ l"’ Lil)s Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
> a Un CI “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59)

deforestasi.” Fenomena ini mencakup aktivitas penebangan pohon secara masif, perubahan
fungsi lahan hutan menjadi kawasan pertanian atau permukiman, serta berbagai aktivitas
sektor industri dan pertambangan. Dampak dari deforestasi tidak hanya terbatas pada
musnahnya tempat tinggal beragam spesies flora dan fauna, tetapi juga menimbulkan
gangguan serius terhadap siklus air, menurunkan kualitas udara, dan mengancam
keseimbangan iklim di seluruh dunia.® Sumber daya alam, hutan, memainkan peran penting
dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk ekonomi, sosial, budaya, dan lingkungan.

Saat ini, deforestasi bukan hanya menjadi perhatian tingkat nasional, tetapi juga telah
menjadi perhatian di dunia internasional. Hal tersebut karena dampak dari terjadinya
deforestasi dirasakan cukup meluas. Deforestasi umumnya terjadi karena aktivitas manusia
atau gangguan alam. Beberapa penyebab utama deforestasi di Indonesia meliputi:

a. Kebakaran Hutan

Kebakaran hutan, yang dapat disebabkan oleh faktor alam maupun tindakan manusia

(terutama pembukaan lahan ilegal), mengakibatkan kerusakan hutan dalam skala besar

dan waktu yang singkat.

b. Pembukaan Lahan Perkebunan

Perluasan lahan perkebunan, khususnya kelapa sawit, merupakan salah satu
pendorong utama deforestasi di Indonesia. Hutan seringkali dikonversi menjadi area
perkebunan demi memenuhi permintaan minyak sawit global.

c. Penebangan Hutan untuk Kayu dan Produk Hutan Lainnya

Penebangan liar (illegal logging) dan penebangan legal yang tidak berkelanjutan untuk
industri kayu (seperti pulpen dan kertas) juga berkontribusi signifikan terhadap hilangnya
hutan.

d. Pertanian Skala Kecil dan Perambahan Hutan

Pembukaan lahan hutan untuk pertanian skala kecil dan perambahan hutan oleh
masyarakat untuk berbagai keperluan juga menjadi faktor penyebab deforestasi, meskipun
dalam skala yang lebih kecil dibandingkan perkebunan dan penebangan besar.

e. Program Transmigrasi

Program pemerintah di masa lalu yang memindahkan penduduk dari wilayah padat ke
wilayah lain juga berkontribusi terhadap deforestasi karena pembukaan lahan untuk
permukiman dan pertanian baru.

f. Pertambangan dan Pengeboran

Kegiatan pertambangan dan pengeboran minyak dan gas seringkali memerlukan

pembukaan lahan hutan, yang dapat menyebabkan kerusakan lingkungan yang signifikan.

”Wa Ode Ika Febryanti, Sri Adiningsi, and Rizal Adi Saputra, “Menganalisis Pola Deforestasi Hutan Lindung Di
Sulawesi Tenggara Menggunakan Metode K-Means,” Jurnal Informatika Polinema 10, no. 1 (2023): 53,
https://jurnal.polinema.ac.id/index.php/jip/article/view/4779.

® Ibid.

44



'!!I Q’ l"’ Lil)s Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
> nuna " »

g. Pembangunan Infrastruktrur
Pembangunan jalan, bendungan, dan infrastruktur lainnya juga dapat menyebabkan

hilangnya tutupan hutan.’

Deforestasi menimbulkan serangkaian dampak negatif yang signifikan terhadap
lingkungan, sosial, dan ekonomi seperti kehilangan keanekaragaman hayati, pemanasan
global dan perubahan iklim, erosi tanah dan bencana alam, berkurangnya kemampuan lahan
untuk menyerap air hujan akibat deforestasi mengganggu siklus hidrologi, dan masih banyak
lagi.”” Untuk mengatasi dampak tersebut, telah dilakukan berbagai upaya dalam mengurangi
laju deforestasi bukan hanya dilakukan pada tingkat nasional, tetapi sudah merupakan salah
satu kesepakatan internasional. Indonesia merupakan salah satu negara yang tergabung
dalam kesepakatan pengurangan deforestasi. Adapun upaya mengatasi deforestasi
memerlukan kolaborasi berbagai pihak melalui tindakan-tindakan berikut:

a. Pengelolaan Hutan Berkelanjutan: menerapkan praktik pengelolaan hutan yang
bertanggung jawab dan memperhatikan lingkungan untuk memperlambat laju
deforestasi.

b. Penegakan Hukum yang Tegas: memperkuat implementasi hukum terhadap
penebangan liar dan pembukaan lahan tanpa izin untuk mengurangi kerusakan hutan.

c. Reboisasi dan Aforestasi: melakukan penanaman kembali hutan yang telah rusak
(reboisasi) dan menanam hutan di lahan yang sebelumnya tidak berhutan (aforestasi)
untuk memulihkan ekosistem hutan.

d. Optimalisasi Penggunaan Lahan: meningkatkan efisiensi pemanfaatan lahan yang
sudah ada untuk pertanian dan perkebunan guna mengurangi kebutuhan pembukaan
lahan hutan baru.

e. Pendidikan dan Peningkatan Kesadaran Masyarakat: meningkatkan pemahaman
publik tentang arti penting hutan dan dampak buruk deforestasi untuk mendorong

perilaku masyarakat yang lebih peduli lingkungan.”

Representasi Tumbuhan dan Pepohonan dalam Narasi Al-Qur’an

Di dalam Al-Qur’an, banyak ditemukan kata atau istilah yang terkait dengan tetumbuhan
dan pepohonan, seperti bagian-bagiannya: akar, dahan, batang, ranting, dan sebagainya, jenis
biji-bijian, sayuran, buah-buahan dan lainnya. Menurut Jamaluddin Husein Mahran,
penyebutan tumbuhsn terdapat dalam 112 ayat yang tersebar di 47 surah. Terdapat 16 jenis

tumbuhan disebut secara tegas dalam Al-Qur’an. Menurut Sayyid ‘Abd al-Sattar al-Miliji, ayat-

® Lukmanul Hakim et al., “Harmonisasi Ekologis Dalam Perspektif Al-Qur'an: Agroforestri Sebagai Solusi
Deforestasi Dan Pelestarian Flora,” KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 15, no. 2
(2025): 252, https://jurnal.alfithrah.ac.id/index.php/kaca/article /view/958.

° Ibid., 253.

" Ibid., 254.

45



'!!I l"’ LT, Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
> Q’ amm “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59)

ayat yang berbicara tentang tumbuhan dari berbagai aspeknya berjumlah 115. Banyaknya ayat
dalam Al-Qur’an yang berbicara tentang tumbuhan telah mendorong ulama Islam di masa
lalu untuk melakukan kajian sebagai bagian dari upaya tadabbur terhadap ayat-ayat tersebut.
Hampir 9o% ramuan obat berasal dari tumbuh-tumbuhan.”

Ayat-ayat tentang tumbuhan tidak hanya disebut dalam konteks menjelaskan berbagai
nikmat Allah yang harus disyukuri, tetapi juga dikaitkan dengan persoalan kekuasaan-Nya
untuk membangkitkan manusia kembali setelah mati, atau menghidupkan sesuatu dari yang
mati dan sebaliknya. Al-Qur'an juga menggunakan tumbuh-tumbuhan sebagai sarana
dakwabh, yaitu dengan memberi rangsangan berupa janji bahwa bila mereka beriman dengan
risalah kenabian yang dibawa oleh Rastlullah dan para nabi lainnya, mereka akan
memperoleh kehidupan bahagia, bukan hanya di akhirat kelak, tetapi juga di dunia.

Melalui ragam ayat tentang tetumbuhan dan pepohonan, Al-Qur'an mengajak nalar dan
hati manusia untuk mengakui keesaan dan kekuasaan Allah. Proses terjadinya tumbuh-
tumbuhan yang ada di sekitar mereka dan selalu disaksikan sangatlah menakjubkan jika
diperhatikan dengan saksama, mulai proses awal sampai akhirnya menghasilkan buah-

buahan dengan aneka rasa.”

Konseptualisasi Fasad dan Ihlak al-Hars wa al-Nasl dalam Perspektif Al-Qur’'an

Konsep kerusakan ekologis dalam Al-Qur'an secara komprehensif diwakili oleh istilah
fasad (kerusakan/kekacauan), sebagaimana ditegaskan dalam firman-Nya dalam QS. ar-Ram
[30]: 41, kerusakan, kekacauan, atau kebobrokan. Dalam konteks ekologi, fasad merujuk pada
segala tindakan yang merusak keseimbangan ciptaan Allah dan menyebabkan degradasi
lingkungan, yang menyebutkan bahwa zahir al-fasad (kerusakan yang tampak nyata) di
daratan dan lautan adalah akibat langsung dari tindakan manusia. Bentuk kerusakan yang
paling parah adalah ihlak al-hars wa al-nasl (merusak tanaman dan keturunan) yang berarti
penghancuran sistem pangan, habitat, dan keberlanjutan kehidupan, sebagaimana
digambarkan dalam QS. al-Baqarah [2]: 205.

Akar dari kerusakan ini seringkali berasal dari perilaku ekonomi dan konsumsi yang tidak
bermoral, yaitu praktik israf (melampaui batas) dan tabzir al-amwal (pemborosan harta).
Kedua praktik ini dilarang karena merusak tatanan sosial dan spiritual, memiliki implikasi
ekologis yang mendalam, di mana eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan dan
pemborosan yang menghasilkan limbah adalah manifestasi nyata dari melampaui batas yang

diizinkan oleh Tuhan."

** Al-Qur’an, Pelestarian Lingkungan Hidup, 179.

s Ibid., 183.

** Alwizar, “Kerusakan Lingkungan dalam Perspektif Al-Qur'an,” jurnal An-Nur 5, no. 2 (2016),
https://repository.uin-suska.ac.id/46529.

46



'!!I l"’ LJI)B Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni

“Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59)

Klasifikasi Ayat tentang Pohon dan Deforestasi®
a. Pohon sebagai Standar Kebaikan dan Keberlanjutan (QS. Ibrahim [14]: 24)

YTl 3G 55 S ol i 5558 T LS Y &5 Lk S

“Tidakkah engkau memperhatikan bagaimana Allah telah membuat perumpamaan
kalimah tayyibah? (Perumpamaannya) seperti pohon yang baik, akarnya kuat, cabangnya
(menjulang) ke langit.”

b. Prinsip Keseimbangan dan Larangan Melampaui Batas (QS. ar-Rahman [55]: 7-9)

\UM;&)MLM,,J\\ \j/\o\;n\a\fawvwﬁx\é;gg;ﬁﬂmb

4 015

“Dan langit telah ditinggikan-Nya dan Dia ciptakan keseimbangan (7), agar kamu jangan
merusak keseimbangan itu (8). Dan tegakkanlah keseimbangan itu dengan adil dan

Jjanganlah kamu mengurangi keseimbangan itu.(9).”

c. Deforestasi: Perusakan Tumbuhan dan Kehidupan Liar (QS. al-Baqarah [2]: 205)
'obw‘vﬂy /&/ u}‘%/@ /“/upiwdwdyb,ﬁ

“Dan apabila dia berpaling (dari engkau), dia berusaha untuk berbuat kerusakan di bumi,
serta merusak tanam-tanaman dan ternak, sedang Allah tidak menyukai kerusakan.”

d. Konsekuensi dan Peringatan Bencana (QS. ar-Ram [30]: 41)

0;“1/5‘3‘]// ;5";0\ ’!“(;_’é_gjﬁ u,‘,L,J\ LgJ;\wS\c:J;::H/ /J/J\d’w‘}a’

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan
manusia; Allah menghendaki agar mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan
mereka, agar mereka kembali (ke jalan yang benar).”

e. Larangan Mutlak Membuat Kerusakan (QS. al-A'raf [7]: 56)
- z - Lol <o . « % s 08 \T -~
uﬁuﬁw\p&Jul \:.Aajbfij.ob\ W\J&ua) /\jw’y}

-

“Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah (diciptakan) dengan baik.
Berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah
sangat dekat kepada orang yang berbuat kebaikan.”

5 Ibid., 179-182.

47



'!!I Q’ l"’ Lil)s Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
> nuna " »

Interpretasi Ayat
a. Pohon sebagai Standar Kebaikan dan Keberlanjutan

Al-Dahhak, Sa‘id bin Jubayr, ‘Ikrimah, Mujahid, dan mufassir lainnya juga mengatakan,
bahwa hal itu adalah perumpamaan amal perbuatan, perkataan yang baik, dan amal salih
orang mukmin dan bahwa orang mukmin itu bagaikan pohon kurma; amal baik orang
mukmin itu senantiasa diangkat baginya pada setiap saat, pada setiap kesempatan, pada
waktu pagi maupun petang.”

Dapat disimpulkan bahwa dalam menyampaikan misi dakwahnya, Al-Quran
menggunakan tumbuh-tumbuhan sebagai sarana yang sangat efektif untuk mendekatkan
ajaran yang ingin ditanamkan atau keyakinan yang ingin diubahnya melalui berbagai
perumpamaan. Allah menjelaskan bahwa perbuatan baik itu seperti pohon yang baik,
akarnya teguh dan cabangnya menjulang ke langit. Pohon itu selalu memberikan buahnya
pada setiap musim. Sedangkan ajaran yang keliru dan sesat diumpamakan seperti pohon yang
buruk yang telah dicabut dengan akar-akarnya dari permukaan bumi, sehingga tidak dapat
tetap (tegak) sedikit pun.

b. Prinsip Keseimbangan dan Larangan Melampaui Batas

Allah telah menciptakan langit dan bumi dengan penuh kebenaran dan keadilan agar
segala sesuatu berada dalam kebenaran dan keadilan. Oleh karena itu jangan kalian
mengurangi timbangan, tetapi hendaklah kalian menimbang dengan benar dan adil.”

c. Deforestasi: Perusakan Tumbuhan dan Kehidupan Liar

Orang yang menyimpang perkataannya dan jahat perbuatannya, maka ucapannya dusta,
keyakinannya sesat, dan semua perbuatannya jelek. Orang munafik itu tidak mempunyai
keinginan kecuali untuk membuat kerusakan semata di muka bumi, memusnahkan tanam-
tanaman, maksudnya tempat tanaman tumbuh, berbuah, dan sekaligus tempat
berkembangbiak hewan-hewan, yang keduanya (tumbuh-tumbuhan dan hewan) merupakan
sendi hajat hidup manusia.”

Pada ayat tersebut dijelaskan bahwa salah satu bentuk kerusakan yang dilakukan manusia
di muka bumi adalah merusak tetumbuhan, pepohonan, dan binatang. Penyebutan kedua
jenis makhluk ini tentu bukan untuk membatasi bentuk kerusakan yang dilakukan manusia,
akan tetapi sebagai sindiran/kinayah dari upaya mereka menghilangkan keseimbangan yang
menjamin keberlangsungan hidup makhluk di muka bumi.”

d. Konsekuensi dan Peringatan Bencana

Zayd bin Rafi’ berkata yang dimaksud ALy ;.éja di sini, yaitu terhentinya hujan di daratan

*® Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kasir Jilid 3 (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009), 544.

'” Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kasir Jilid 6 (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009), 91.

*® Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kasir Jilid 1 (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi'i, 2009), 402—3.
' Al-Qur’an, Pelestarian Lingkungan Hidup, 205.

48



'!!I Q’ l"’ Lil)s Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
> nuna " »

yang diiringi oleh masa paceklik serta dari lautan, yaitu mengenai binatang-binatangnya. (HR.
Ibnu Abi Hatim)

Allah menguji mereka dengan kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan sebagai suatu
yjian dari-Nya dan balasan atas perilaku mereka.” Dapat disimpulkan bahwa adanya
konsekuensi bagi yang berbuat kerusakan baik di daratan ataupun di lautan, yaitu dengan
ujian yang datang dari Allah berupa kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan.

e. Larangan Mutlak Membuat Kerusakan

Allah melarang berbuat kerusakan dan hal-hal yang membahayakannya, setelah dilakukan
perbaikan. Karena jika berbagai urusan sudah berjalan dengan baik dan kemudian terjadi
perusakan, maka itu lebih berbahaya bagi umat manusia. Allah melarang hal itu dan
memerintahkan hamba-hambanya untuk beribadah, berdoa dan merendah diri kepada-Nya

serta takut dari memperoleh siksaan dan berharap pada pahala yang banyak di sisi-Nya.”

Interpretasi Ibnu Kasir atas Konsep Fasad dan Ihlak al-Hars wa al-Nasl

Analisis bahasa dan makna leksikal dalam Tafsir Ibnu Kasir berfokus pada pemahaman
mendalam kosakata Al-Qur'an menggunakan metode klasik tafsir bi al-ma’sir (berdasarkan
riwayat) dan metode modern tahlili (analisis komprehensif), menggabungkan makna literal
(leksikal) dengan konteks gramatikal (nahw/sarf) dan kontekstual, sering kali mengutip
bahasa Arab klasik untuk menjelaskan kata-kata sulit, dan menunjukkan bagaimana satu kata
bisa memiliki makna beragam (polisemi) tergantung konteks ayat.”

Kata fasad (JL/M;) dalam bahasa Arab, berasal dari akar kata fasada-yafsudu- fasadan ( Ve
W - l’;}; -), yang secara harfiah berarti rusak, tidak baik, hancur, atau lenyap
kebaikannya. Menurut konteks Al-Qur'an dan tafsir, bermakna kerusakan, penyimpangan,
atau ketidakberesan, baik fisik maupun moral (agama/kehidupan). Dalam Tafsir Ibnu Kasir
(dan ulama lain), fasad mencakup segala bentuk keburukan, kemaksiatan, atau perbuatan
yang merusak tatanan, melanggar syariat, dan menyebabkan kehancuran diri, lingkungan,
serta masyarakat. Kata ini sering digunakan dalam Al-Qur'an (muncul sekitar 50 kali) untuk
menunjukkan makna yang luas: kerusakan fisik (alam), kerusakan moral (perbuatan buruk),

atau kerusakan sosial/kehidupan.
Ihlak al-Hars wa al-Nasl secara leksikal dijelaskan Ibnu Kasir sebagai pemusnahan

tanaman (hars). "Al-hars” secara bahasa sebagai segala jenis tanaman, kebun, dan bibit yang
ditanam untuk pangan atau manfaat, merujuk pada akar kata fars (menanam, mengolah
tanah). Ia mengutip Ibnu ‘Abbas bahwa ini mencakup pohon kurma, sayur, dan ladang

sehingga ihlak-nya berarti pembakaran atau pemotongan paksa yang menghancurkan

* Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kasir Jilid 4 (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syaft’i, 2009), 759.
* Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kasir Jilid 2 (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi'i, 2009), 638.
** Iffa Nurul Azza Farida Farida, Abdul Fatah, and Althaf Husein Muzakky, “Interpretasi Kata Fasad Dan
Dampak Terhadap Kerusakan Lingkungan,” Ta'wiluna: Jjurnal Ilmu Al-Quran, Tafsir Dan Pemikiran Islam 6, no. 3
(2025):1278-91, https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna/article/view/2547.

49



'!!I l", LT, Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
> Q’ amm “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59)

sumber rezeki umat. Keturunan (nas/) Ibnu Kasir tafsirkan sebagai anak-anak, ternak muda,
atau bibit kehidupan. Pemusnaannya termasuk pembunuhan bayi atau anak unta, sebagai
bentuk kehancuran biologis yang dihukum kisas ganda karena merusak kelangsungan umat.*

Dalam konteks mundasabah ayat Al-Qur'an, terdapat hubungan kausal yang erat antara
perilaku manusia yang menyimpang (fasad) dengan munculnya kerusakan alam,
sebagaimana dijelaskan Ibnu Kasir dalam Tafsir al-Qur’an al-‘Azim pada QS. ar-Ram [30]: 41
dan QS. al-Baqarah [2]: 205. Perilaku destruktif seperti kemunafikan, syirik, dan pembinasaan
ihlak al-hars (tanaman, kebun, bibit pangan) serta al-nas!/ (keturunan manusia/hewan) oleh
orang seperti al-Akhnas al-Saqafi, secara langsung memicu kerusakan di darat dan laut akibat
"perbuatan tangan manusia", menciptakan keseimbangan ilahi di mana dosa sosial dan
teologi berujung pada kehancuran agraria dan biologis.

Tafsir Ibnu Kasir yang berorientasi riwayat (Tafsir bi al-ma’sir) mendukung konsep
kerusakan ekologis melalui riwayat-riwayat sahih dari sahabat seperti Ibnu ‘Abbas dan
‘Ikrimah, yang dijadikan dasar utama untuk menghubungkan fasad manusia dengan
kehancuran alam. Pada QS. ar-Rum [30]: 41, ia meriwayatkan bahwa "fasad fi al-ard wa al-
bahr" akibat "amalihim" (perbuatan tangan manusia) merujuk kerusakan darat (kekeringan,
paceklik) dan laut (penurunan hasil tangkapan) disebabkan dosa seperti syirik kaum
musyrikin dan peperangan destruktif, di mana riwayat menjelaskan "al-bahr" sebagai kota-
kota besar yang rusak akibat maksiat.

Riwayat asbab al-nuziil pada QS. al-Baqarah [2]: 205 tentang al-Akhnas al-Saqafi yang
membakar kebun (ihlak al-hars) dan membunuh anak unta (iklak al-nasl) menjadi bukti
konkret bagaimana kemunafikan memicu kerusakan agraria dan biologis, yang Ibnu Kasir
prioritaskan karena sanad kuat dari al-Tabarl dan al-Bukhari, menegaskan kausalitas dosa
sosial-rohani terhadap ekosistem sebagai balasan ilahi. Pendekatan ini memastikan
penafsiran ekologis tidak spekulatif, melainkan didasari riwayat yang menunjukkan fasad

sebagai antonim salah yang merusak keseimbangan ciptaan Allah.

Relevansi Tafsir Ibnu Kasir terhadap Isu Deforestasi Kontemporer

Secara bahasa, istilah fasad berarti kerusakan atau ketidakteraturan. Dalam Al-Qur’an,
kata ini digunakan untuk memperingatkan perilaku manusia yang merusak keseimbangan
kehidupan di bumi. Ayat-ayat yang membahas fasad tidak hanya merujuk kepada kerusakan
moral atau sosial, tetapi juga dapat dikontekstualisasikan terhadap kerusakan alam akibat
tindakan manusia modern. Tafsir tematik terhadap ayat-ayat lingkungan menunjukkan
bahwa Al-Quran memandang tindakan merusak bumi sebagai pelanggaran terhadap

kehendak Ilahi. Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa nilai-nilai Qur'ani ini relevan

* Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kasir Jilid 3, 544.

50



'!!I l"’ LT, Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
> Q’ amm “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59)

untuk memahami dan memerangi kerusakan ekologis masa kini.**

Pembakaran hutan secara besar-besaran untuk membuka lahan pertanian dan
perkebunan merupakan salah satu bentuk eksploitasi lingkungan yang paling nyata.
Dampaknya meliputi polusi udara, hilangnya habitat makhluk hidup, serta ancaman
kesehatan masyarakat. Dalam kerangka fasad, tindakan ini tidak hanya berdampak pada
ekosistem lokal tetapi juga menimbulkan kerusakan global yang jauh melampaui tempat
asalnya. Penelitian ilmiah menekankan bahwa pelestarian lingkungan merupakan kewajiban
moral yang diamanahkan oleh ajaran Islam untuk menjaga keseimbangan alam dan
kelangsungan hidup manusia dan makhluk lain.

Penebangan liar (illegal logging) menunjukkan ketidakpedulian manusia terhadap
amanah kekhalifahan yang dibebankan oleh Al-Qur'an. Konsep amanah (amanah) berarti
bahwa manusia harus bertindak sebagai pengelola sumber daya alam, bukan sebagai pihak
yang mengeksploitasi tanpa batas. Eksploitasi pohon secara ilegal menyebabkan degradasi
tanah, erosi, dan gangguan terhadap siklus air. Pendekatan magqasid al-syari'ah menempatkan
pelestarian sumber daya ini sebagai bagian dari tujuan syariat untuk menjaga jiwa (hifz
al-nafs), harta (hifz al-mal), dan generasi masa depan (4ifz al-nasl).

Perkembangan industri di era modern sering berjalan tanpa memperhatikan dampak
lingkungan. Polusi udara, pencemaran air, dan limbah berbahaya adalah akibat langsung dari
ekspansi industri yang abai terhadap pelestarian lingkungan. Dalam konteks Qur'ani,
tindakan ini termasuk jenis fasad karena menciptakan ketidakseimbangan (mizan) yang telah
ditetapkan oleh Allah. Etika Islam mengajarkan moderasi (wasathiyyah) dan menghindari
perilaku israf (berlebihan), yang jika dilanggar akan menimbulkan kerusakan ekologis dalam
skala besar. Kajian ilmiah modern menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai Islam dalam
praktik pengelolaan sumber daya dapat membantu mengatasi tantangan ini.

Hilangnya keanekaragaman hayati (biodiversitas) merupakan indikator serius kerusakan
ekologis. Ketika spesies punah akibat perusakan habitat, keseimbangan alam terganggu dan
fungsi ekosistem menurun. Al-Qur'an memuat banyak ayat yang menggambarkan keterkaitan
antara semua ciptaan dan pentingnya menjaga keseimbangan itu. Penelitian kontemporer
menunjukkan bahwa ajaran Islam termasuk prinsip-prinsip seperti khalifah, amanah, mizan,
dan keadilan dapat menjadi landasan moral untuk menanggulangi degradasi biodiversitas
dan mempromosikan praktik keberlanjutan.”

Dalam perspektif maqasid al-syari’ah, pelestarian lingkungan tidak bisa dipisahkan dari

tujuan syariat Islam yang lebih luas. Beberapa tujuan syariat yang berkaitan dengan kerusakan

** Anisa Madani Nasution et al., “Pengelolaan Sumber Daya Alam Dan Pelestarian Lingkungan Hidup Dalam
Perspektif Islam: Tinjauan Ayat-Ayat Alqur'an,” Jurnal Ekonomi Bisnis Dan Akuntansi 5, no. 2 (2025): 505,
https://www.researchgate.net/publication/394297585.

* Syahrul Basri et al., “Islamic Environmental Ethics: A Cultural Framework for Sustainable Resource
Management and Global Ecological Stewardship,” Diversity: Disease Preventive of Research Integrity 5, no. 2
(2025): 87, https://www.researchgate.net/publication/389868950.

51



'!!I Q’ l", W) Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
[ ] I lu' Iu g »

lingkungan adalah Aifz al-nafs (menjaga jiwa): lingkungan yang rusak mengancam kesehatan
dan keselamatan manusia, hifz al-mal (menjaga harta): resources alam merupakan bentuk
harta umum yang mesti dilindungi dari eksploitasi berlebihan, hifz al-nas/ (menjaga
keturunan): kerusakan ekologis akan mempengaruhi kualitas hidup generasi masa depan.

Pendekatan magasid ini menegaskan bahwa Islam tidak hanya memberi larangan moral,
tetapi juga mendorong pemahaman strategis untuk regulasi dan tindakan yang mencegah
fasad ekologis. Pemaknaan ulang konsep fasad di era modern menunjukkan bahwa tindakan
manusia yang menyebabkan pembakaran hutan, illegal logging, ekspansi industri tanpa
kontrol, dan degradasi biodiversitas adalah bentuk fasad ekologis yang bertentangan dengan
moral Islam. Nilai Qur'ani dan prinsip magasid al-syari’ah memberikan kerangka moral yang
kuat untuk pelestarian lingkungan. Implementasi nilai-nilai ini penting untuk menjaga
keseimbangan alam, menjamin hak hidup manusia dan makhluk lain, serta mempertahankan
keberlanjutan sumber daya untuk generasi berikutnya.

Adapun kesinambungan antara makna tekstual klasik dan problem ekologis kontemporer
dapat diuraikan sebagai berikut:

a. Makna Tekstual Klasik: Penekanan pada Larangan Kerusakan (Fasad)

Dalam tafsir klasik seperti Tafsir Ibnu Kasir, ayat-ayat tentang fasad (kerusakan di
bumi) seperti QS. ar-Rim [20]: 41 dan QS. al-A'raf [7]: 56 ditafsirkan sebagai larangan keras
terhadap segala bentuk perilaku manusia yang menimbulkan kerusakan, baik secara fisik
maupun moral. Pada masanya, tafsir ini lebih menyoroti kerusakan sosial, kezaliman,
kesyirikan, dan ketimpangan ekonomi.

b. Ekologis Kontemporer: Konteks Baru, Nilai Sama

Masalah lingkungan modern seperti pembakaran hutan, illegal logging, polusi industri,
dan degradasi biodiversitas adalah bentuk fasad yang relevan dengan semangat ayat-ayat
tersebut. Kerusakan fisik bumi akibat ulah manusia tetap sejalan dengan larangan dalam
Al-Qur’an, meskipun konteks teknologinya berbeda.

c. Pendekatan Tafsir Magasidi: Jembatan Antara Klasik dan Modern

Tafsir klasik tidak kehilangan relevansinya, tetapi diperluas secara kontekstual dalam
tafsir tematik (maudui’t) atau maqasidi. Nilai-nilai seperti larangan merusak bumi, perintah
menjaga keseimbangan (mizan) dan tanggung jawab sebagai khalifah semua tetap
menjadi dasar untuk menjawab problem ekologis kontemporer. Maka, kesinambungannya
bukan pada perubahan makna literal, tapi pada pemaknaan ulang konteks agar tetap
fungsional untuk tantangan zaman kini.

d. Pendekatan Tafsir Maqgasidi sebagai Kerangka Normatif

Dengan pendekatan magqgasid al-syari’ah, tafsir menjadi alat untuk merelevansikan
nilai-nilai syariah terhadap krisis lingkungan modern, tanpa keluar dari akar klasiknya.
Pelestarian lingkungan masuk dalam tujuan syariah seperti 4ifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz

al-mal (menjaga harta), hifz al-nasl (menjaga keturunan).

52



'!!I Q’ l", W) Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
[ ] I lu' Iu g »

Sehingga dapat disimpulkan bahwa makna klasik tetap hidup dan relevan, karena nilai-
nilainya bersifat universal. Tafsir modern hanya memperluas cakupan aplikasinya terhadap
fenomena baru seperti krisis lingkungan, yang secara moral dan prinsip tetap dilarang oleh
Al-Qur'an.

Beberapa lembaga fatwa dan pemikir Islam kontemporer (seperti Yusuf al-Qaradaw1 dan
Muhammad Hasyim Kamali) menegaskan bahwa perusakan lingkungan termasuk dosa sosial
yang konsekuensinya luas. Deforestasi, karena menimbulkan ketidakadilan ekologis dan
krisis kemanusiaan, adalah tindakan haram jika tidak dalam keadaan darurat atau dibarengi
dengan tanggung jawab pemulihan. Dalam perspektif syar’i, deforestasi yang tidak terkendali
dipandang sebagai tindakan merusak (mufsid) yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Ia
melanggar prinsip keadilan, keseimbangan alam (mizan), dan amanah sebagai khalifah.
Maka, melestarikan hutan dan mencegah deforestasi adalah kewajiban moral dan syar’i bagi

umat Islam.

Pendekatan Maqasidi sebagai Paradigma Etika Lingkungan Islam

Al-Raystuin1 membagi magqasid al-syari’ah menjadi dua, maqasid al-khitab dan magqasid al-
ahkam. Maqasid al-khitab adalah aturan-aturan hukum yang dipahami dari nass-nass Al-
Quran dan hadis, yang diinginkan syariat untuk dilaksanakan oleh mukallaf. Sedangkan
magqasid al-ahkam yaitu tujuan, hasil, hikmah yang hendak diwujudkan dari pelaksanaan
aturan-aturan hukum dimaksud oleh mukallaf. Sedangkan syari‘ah adalah aturan-aturan dan
kewajiban-kewajiban yang telah ditetapkan di dalam agama Islam.

Maka, yang dimaksud dengan magqasid syari’ah adalah tujuan syariat yang berhubungan
dengan khitab syart yang menuntut orang mukallaf untuk berjalan dan sampai pada tujuan
tersebut. Definisi ini adalah definisi yang disebutkan oleh al-Raysini dalam kitabnya.
Sedangkan menurut al-Syatibi, maqgasid syari’ah adalah kemaslahatan umat manusia baik di
dunia maupun di akhirat. Berpijak pada definisi yang dipaparkan oleh al-Syatibi bahwa
magqasid syar’ah adalah kemaslahatan hamba, maka magasid syari’ah diperinci menjadi 5
kemaslahatan yang diistilahkan oleh al-Syatibi sebagai unsur-unsur magqasid syar'ah yang
perlu untuk dilindungi meliputi hifz al-din, hifz al-nafs, hifz al-nasl, hifz al-‘aql, dan hifz al-
mal*

Setelah memahami konsep magqasid al-syari’ah, dapat ditemukan relevansi yang erat
antara pelestarian lingkungan hidup dengan tujuan-tujuan dasar syariat Islam. Seluruh
ciptaan Allah SWT di muka bumi memiliki fungsi dan manfaat yang tidak dapat diabaikan,
sehingga keberadaannya tidak boleh disia-siakan maupun dirusak. Demi tercapainya

kemaslahatan umum, upaya pelestarian terhadap alam menjadi sebuah keharusan. Yusuf al-

** Muhammad Ramadhan, “Maqasid Syari’ah Dan Lingkungan Hidup (Bahtsul Masa'il Sebagai Perlawanan Kaum
Santri Terhadap Eksploitasi Pertambangan Emas Di Silo Jember),” Journal Analytica Islamica 8, no. 2 (2019): 127
28, https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/analytica/article/view/7076.

53



'!!I Q’ l", Wil Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
> anuna “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59)

Qaradawl menggunakan istilah al-bi’ah untuk menyebut lingkungan dan ri’ayah untuk
menyatakan pemeliharaannya. Dengan demikian, pelestarian lingkungan dapat dirumuskan
dalam istilah ri‘ayah al-b'ah, yang mencakup pemeliharaan dari aspek eksistensial maupun
potensi kerusakannya, baik dari sisi negatif maupun positif.”

Hifz al-nafs: pembuktian bahwa deforestasi mengancam kesehatan (kabut asap, banjir,
bencana). Unsur magasid al-syari’ah berupa hifz al-nafs (perlindungan jiwa) memiliki
keterkaitan yang erat dengan upaya pelestarian lingkungan hidup. Kedua aspek ini saling
terhubung dan saling memengaruhi, karena kerusakan lingkungan serta eksploitasi sumber
daya alam secara berlebihan dapat menimbulkan ancaman serius terhadap kelangsungan
hidup manusia. Intensitas eksploitasi lingkungan yang semakin tinggi akan sebanding dengan
meningkatnya risiko kerusakan yang mengancam jiwa manusia. Dalam konteks ini,
perusakan lingkungan dan pengurasan sumber daya alam dapat menjadi faktor tidak
langsung yang menyebabkan terjadinya hilangnya nyawa manusia, sehingga secara prinsipiel
bertentangan dengan tujuan syariat untuk menjaga dan melindungi jiwa. Dalam hal ini Allah
telah berfirman:

“Oleh karena itu kami tetapkan (suatu hukum) bagi bani israil, bahwa: barang siapa yang
membunuh manusia, bukan karena orang itu (membunuh) orang lain, atau karena membuat
kerusakan di muka bumi, maka seakan-akan dia telah membunuh manusia seluruhnya.” (QS.
al-Ma’idah [5]: 32)

Hifz al-nasl: degradasi pangan, hilangnya biodiversitas, ancaman masa depan generasi.
Pemeliharaan keturunan mencakup pula upaya menjaga keberlangsungan generasi
mendatang. Hal ini memiliki keterkaitan erat dengan pelestarian lingkungan, sebab
kerusakan terhadap alam akan berdampak langsung terhadap kualitas hidup generasi
berikutnya. Ketika kondisi lingkungan memburuk, hal tersebut akan menghambat
perkembangan generasi masa depan. Sebaliknya, lingkungan yang terjaga dengan baik akan
mendukung terbentuknya generasi yang sehat dan berkualitas.

Menurut Yusuf al-Qaradawi, lingkungan terbagi menjadi dua jenis: lingkungan hidup yang
mencakup manusia, hewan, dan tumbuhan; serta lingkungan mati, yang mencakup unsur-
unsur selain ketiganya. Ia menekankan dua prinsip utama: pertama, bahwa segala sesuatu
yang ada di bumi diciptakan dengan tujuan dan manfaat tertentu; kedua, bahwa seluruh
elemen di bumi saling berkaitan dan melengkapi, sehingga kerusakan pada satu aspek akan
berpengaruh pada keberlangsungan yang lainnya.

Hifz al-mal: kerugian ekonomi nasional, runtuhnya sektor pertanian, biaya mitigasi
bencana. Harta tidak terbatas pada uang atau emas semata, melainkan mencakup seluruh
sumber daya yang terdapat di muka bumi. Oleh karena itu, kerusakan lingkungan dan alam

secara langsung akan berdampak pada keberlangsungan usaha manusia dalam memperoleh

*7 Ibid., 129.

54



'!!I Q’ l"’ Lil)s Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
> nuna " »

harta. Tindakan merusak alam dengan alasan mencari kekayaan merupakan bentuk
kekeliruan, karena hal tersebut sama saja dengan menyelesaikan satu masalah, namun
menciptakan masalah baru yang lebih besar di tempat lain. Hifz al-bi’ah: lingkungan sebagai
objek penjagaan syariat (maqgasid modern). Manusia mampu menjaga dan melestarikan

sumber daya alam yang ada sebagai perwujudan manusia dalam mengolah alam semesta.*®

Kontribusi Penelitian terhadap Etika Ekologis Islam

Berikut rumusan moral Islam dalam pelestarian lingkungan berdasarkan Tafsir Ibnu Kasir
dan pendekatan magqasid al-syari’ah:
a. Lingkungan sebagai Amanah dan Tanggung Jawab Manusia (Khalifah)

Dalam perspektif Islam, manusia tidak hanya pemakai bumi, tetapi wakil Allah
(khalifah) yang diberi tugas menjaga dan merawat alam. Etika ini menegaskan bahwa
lingkungan bukan sekadar sumber daya, tetapi merupakan amanah yang harus dilindungi.
Penelitian kontemporer menyatakan bahwa konsep stewardship/amanah dalam magqasid
al-syarf’ah menempatkan manusia sebagai pengelola yang bertanggung jawab atas
keseimbangan ekosistem, sehingga eksploitasi yang membahayakan lingkungan termasuk
perilaku yang bertentangan dengan nilai syariat.*

b. Larangan Kerusakan dan Etika Pelestarian

Al-Qur’an secara tegas melarang perilaku merusak bumi (ifsad) setelah keadaan alam
diperbaiki oleh Allah. Ayat ini menjadi dasar moral bahwa perusakan lingkungan termasuk
tindakan tercela yang bertentangan dengan kehendak Ilahi. Beberapa tafsir modern
menegaskan bahwa larangan ini mencakup semua bentuk destruksi ekologis, termasuk
polusi, penggundulan hutan, dan pencemaran.

c. Moderasi dan Keseimbangan (Mizan dan Israf)

Islam menekankan prinsip keseimbangan (mizan) dan moderasi (wasathiyyah) dalam
pemanfaatan sumber daya. Nilai ini termasuk menghindari perilaku berlebihan atau boros
(israf) dalam penggunaan air, makanan, energi, dan sumber alam lainnya. Dalam kajian
etika lingkungan, prinsip mizan dijadikan landasan untuk upaya pelestarian alam karena
menjaga keseimbangan merupakan bagian dari misi syariat untuk melindungi kehidupan

dan keberlanjutan ekosistem.*

* R Wahyu Agung Utama et al., “Tinjauan Maqashid Syariah Dan Figh Al-Bi'ah Dalam Green Economy,” Jurnal
Ekonomi Islam 10, no. 2 (2019): 249,
http://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.php?article=1225606&val=11427.

*9 Basri et al., “Islamic Environmental Ethics: A Cultural Framework for Sustainable Resource Management and
Global Ecological Stewardship,” 87.

¥ Derysmono and Al-Kahfi, “Islamic Environmental Ethics and Waste-to-Energy Innovation: Insights from the
Quran,” Journal of Qur'an and Haadith Studies 14, no. 1 (2025): 138-139, https://journal.uinjkt.ac.id/journal-of-
quran-and-hadith/article/view/45155.

55



'!!I Q’ l", W) Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
[ ] I lu' Iu g »

Kontribusi Kajian terhadap Formulasi Etika Ekologis Islam

Ekologi adalah sebagai suatu hubungan kausal antara makhluk yang satu dengan makhluk
lain, antara kehidupan yang satu dengan kehidupan lainnya. Kesadaran akan adanya saling
mengasihi satu sama lain merupakan tanggung jawab moral manusia. Allah mengingatkan
manusia lewat lisan Rasul-Nya agar, “Manusia mengasihani siapa pun dan apa pun yang ada
di bumi, maka akan mengasihani yang ada di langit.” Di dunia ini, tidak ada yang terpisah dan
karena itu hidup ini hanya ketergantungan mengandalkan yang lain, bahkan dengan alam
semesta sekalipun. Ketika rusak ekosistem ini, maka akan rusak sistem lainnya. Karena itu
ekosistem dimaknai, “Tatanan unsur lingkungan hidup yang merupakan kesatuan utuh
menyeluruh dan saling memengaruhi dalam membentuk keseimbangan, stabilitas, dan
produktivitas lingkungan hidup.”

Tanggung jawab manusia, sebagai khalifah Allah di muka bumi adalah untuk beribadah
kepada-Nya, baik secara vertikal maupun horizontal. Ibadah yang bersifat horizontal inilah
yang berkaitan dengan pelestarian lingkungan hidup. Adanya ketentuan halal dan haram
dalam agama, sebenarnya dalam upaya membatasi ruang gerak manusia supaya hidup teratur
dalam menjaga keseimbangan sistem lingkungan ini.*

Dalam Islam, kesadaran ekologis bukan sekadar urusan individu, tetapi bagian dari
tanggung jawab kolektif umat sebagai khalifah di bumi. Pembentukan kesadaran ini dapat
diperkuat melalui pemahaman terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang berbicara tentang alam dan
lingkungan, serta pendalaman terhadap tafsir klasik yang sarat nilai moral dan etika terhadap
alam.

Tafsir-tafsir klasik seperti Tafsir al-Tabari, Tafsir al-Qurtubi, dan Tafsir Ibnu Kasir
menafsirkan ayat-ayat tentang alam dengan pendekatan yang sarat nilai ketuhanan dan
tanggung jawab moral manusia. Misalnya, QS. al-Baqarah [2]: 30 tentang manusia sebagai
khalifah di bumi dimaknai oleh Ibnu Kasir sebagai amanah besar yang harus dijaga, termasuk
tanggung jawab terhadap lingkungan. Ayat-ayat seperti QS. ar-Rahman dan QS. al-An’am [6]:
141 juga menjadi pengingat bahwa alam diciptakan dalam keseimbangan (mizan) dan harus
dijaga agar tidak terjadi kerusakan. Para mufasir klasik menjelaskan bahwa kerusakan alam
merupakan bentuk pelanggaran terhadap kehendak Allah dan akan berakibat buruk bagi
keberlangsungan hidup manusia.

Adapun relevansi temuan penelitian dalam konteks kebijakan publik dan pendidikan
ekologi Islam memiliki relevansi yang kuat dalam dua ranah, yaitu:

a. Kebijakan Publik Berbasis Nilai Islam

Penafsiran ayat-ayat tentang pelestarian lingkungan dapat menjadi landasan normatif

dalam merumuskan kebijakan publik yang berkeadilan ekologis. Pemerintah, khususnya

¥ Budihartono, Hasyim Hadadde, and Hamka Ilyas, “Konsep Lingkungan Hidup Dalam Perspektif Al-Qur’an,”
PARADIGMA: Jurnal Kajian Budaya & Media 2, no. 03 (2025): 21,
https://ejournal.hamjahdiha.org/index.php/paradigma/article/view/209.

56



'!!I Q’ l"’ Lil)s Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
> nuna " »

di negara berpenduduk mayoritas muslim, dapat mengadopsi prinsip-prinsip maqgasid al-
syari’ah seperti hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-mal (menjaga harta), dan hifz al-bi'ah
(menjaga lingkungan) dalam regulasi tentang pengelolaan hutan, pengendalian industri,
dan mitigasi bencana lingkungan. Dengan pendekatan ini, kebijakan tidak hanya bernilai
ekologis tetapi juga spiritual.
b. Pendidikan Ekologi Islam

Temuan ini menekankan pentingnya integrasi nilai-nilai Islam dalam pendidikan
lingkungan, baik formal maupun nonformal. Kurikulum pendidikan Islam perlu memuat
materi tentang ayat-ayat ekologi, tafsir tematik tentang lingkungan, serta studi kasus
kerusakan lingkungan dan solusinya berdasarkan ajaran Islam. Hal ini akan menanamkan
nilai tanggung jawab ekologis sejak dini dan membentuk karakter pelestari lingkungan

yang berbasis iman.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur'an tentang tafsir ekologis Ibnu Kasir
terhadap kerusakan alam kajian magqasid al-syari’ah pada isu deforestasi, penelitian ini
menegaskan bahwa tafsir ekologis Ibnu Kasir terhadap ayat-ayat Al-Quran seperti QS. ar-Ram
[30]: 41. al-Baqarah [2]: 205, dan lainnya secara mendalam mengungkap konsep fasad
(kerusakan) dan ihlak al-ard wa al-nas/ (pemusnahan tanaman dan keturunan) sebagai
larangan tegas terhadap degradasi lingkungan, yang sangat relevan dengan fenomena
deforestasi modern di Indonesia.

Deforestasi yang ditandai dengan penebangan liar, kebakaran hutan, konversi lahan
perkebunan sawit, dan pertambangan, menyebabkan hilangnya keanekaragaman hayati,
erosi tanah, banjir bandang, kekeringan, serta peningkatan emisi karbon dioksida yang
memicu pemanasan global dan gangguan siklus udara. Pendekatan tematik maudu’t yang
dipadukan dengan tafsir magasid al-syart’ah termasuk hifz al-nafs (perlindungan jiwa dari
kabut dan bencana), Aifz al-nasl (perlindungan keturunan melalui kelestarian ekosistem), Aifz
al-mal (perlindungan harta alam), dan hifz al-bfah (perlindungan lingkungan)
mengontekstualisasikan penafsiran klasik tersebut sebagai Islam yang menempatkan
manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab atas jawaban mizan alam.

Secara keseluruhan, kajian ini memperkuat ekoteologi Islam sebagai landasan normatif
untuk mengatasi deforestasi melalui pengelolaan hutan berkelanjutan, reboisasi, penegakan
hukum yang tegas, dan peningkatan kesadaran masyarakat. Ke depan, studi lanjutan dapat
memperdalam implementasi prinsip magqasid al-syari’ah dalam kebijakan lingkungan dan

pendidikan Islam guna mewujudkan kemaslahatan umat dan kelestarian bumi.

57



'!!I Q’ l"’ Lil)s Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
> nuna " »

DAFTAR REFERENSI

Al-Qur’an, Lajnah Pentashihan Mushaf. Pelestarian Lingkungan Hidup. Jakarta: Badan Litbang
Dan Diklat Departemen Agama RI, 2009.

Alu Syaikh, Abdullah bin Muhammad. Tafsir Ibnu Kasir Jilid 1. Jakarta: Pustaka Imam Asy-
Syafi’i, 2009.

———. Tafsir Ibnu Kasir Jilid 2. Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi'i, 2009.
———. Tafsir Ibnu Kasir Jilid 3. Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009.
———. Tafsir Ibnu Kasir Jilid 4. Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi'i, 2009.
———. Tafsir Ibnu Kasir Jilid 6. Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi'i, 2009.

Alwizar. “Kerusakan Lingkungan Dalam Perspektif Al-Qur'an.” Jurnal An-Nur 5, no. 2 (2016).
https://repository.uin-suska.ac.id/46529.

Basri, Syahrul, Yudi Adnan, Lilis Widiastuty, Muhammad Asrul Syamsul, and Indar Indar.
“Islamic Environmental Ethics: A Cultural Framework for Sustainable Resource
Management and Global Ecological Stewardship.” Diversity: Disease Preventive of
Research Integrity 5 no. 2 (2025): 86—-93.
https://[www.researchgate.net/publication/389868950.

Budihartono, Hasyim Hadadde, and Hamka Ilyas. “Konsep Lingkungan Hidup Dalam
Perspektif Al-Qur'an.” PARADIGMA: Jurnal Kajian Budaya & Media 2, no. o3 (2025): 1—
23. https://ejournal.hamjahdiha.org/index.php/paradigma/article/view/209.

Derysmono, and Al-Kahfi. “Islamic Environmental Ethics and Waste-to-Energy Innovation:
Insights from the Quran.” Journal of Qur'an and Haadith Studies 14, no. 1 (2025): 134—54.
https://journal.uinjkt.ac.id/journal-of-quran-and-hadith/article/view/45155.

Farida, Iffa Nurul Azza Farida, Abdul Fatah, and Althaf Husein Muzakky. “Interpretasi Kata
Fasad Dan Dampak Terhadap Kerusakan Lingkungan.” Ta'wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an,
Tafsir Dan Pemikiran Islam 6, no. 3 (2025): 1278—91.
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna/article/view/2547.

Febryanti, Wa Ode Ika, Sri Adiningsi, and Rizal Adi Saputra. “Menganalisis Pola Deforestasi
Hutan Lindung Di Sulawesi Tenggara Menggunakan Metode K-Means.” Jurnal
Informatika Polinema 10, no. 1 (2023).

https://jurnal.polinema.ac.id/index.php/jip/article/view/4779.

Hakim, Lukmanul, Masyhuri Putra, Rini Maharini, Siti Mutiara Fatimah, and Sinta Nur Rizki.

58



'!!I Q’ l"’ Lil)s Asep Munawar Igbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni
a “Tafsir Ekologis Ibnu Kasir terhadap Kerusakan Alam...” (40 - 59
> nuna " »

“Harmonisasi Ekologis Dalam Perspektif Al-Quran: Agroforestri Sebagai Solusi
Deforestasi Dan Pelestarian Flora.” KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu
Ushuluddin 15, no. 2 (2025): 246-69.
https://jurnal.alfithrah.ac.id/index.php/kaca/article/view/958.

Nasution, Anisa Madani, Novi Rodiah Br Sagala, Miftahul Fadhil Hanif, and Sari Wulandari.
“Pengelolaan Sumber Daya Alam Dan Pelestarian Lingkungan Hidup Dalam Perspektif
Islam: Tinjauan Ayat-Ayat Alqur'an.” Jurnal Ekonomi Bisnis Dan Akuntansi 5, no. 2
(2025). https://[www.researchgate.net/publication/394297585.

Permatasari, Anggalia Putri. “‘Mengurai Benang Kusut Deforestasi (Matriks Perbandingan
Definisi Dan  Angka  Deforestasi Di  Indonesia)”  Jakarta, 2020.
https://madaniberkelanjutan.id/wp-content/uploads/2022/08/Madani-Insight-
Matriks-Perbandingan-Deforestasi.pdf.

Ramadhan, Muhammad. “Magqasid Syari'ah Dan Lingkungan Hidup (Bahtsul Masa'il Sebagai
Perlawanan Kaum Santri Terhadap Eksploitasi Pertambangan Emas Di Silo Jember).”
Journal Analytica Islamica 8, no. 2 (2019): 126—37.
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/analytica/article/view/7076.

Ratnasari, Meniy, Iid Itsna Adkhi, Fareza Ditya Aryanto, and Dewi Rahma Nur Afifah.
“Pemantauan  Deforestasi Indonesia  Tahun  2023.”  Jakarta, 2024.
https://id.scribd.com/document/9o0442782/Buku-Deforestasi-Tahun-2023-Sigap.

Reflita, Imam Arif Purnawan, Idrianto Faishal, Abdul Hakim, Nurbaiti, Zarkasyi Afif, Salim
Rusdi Cahyono, Muhammad Mundzir, and Fahrurozi. Tafsir Ayat-Ayat Ekologi:
Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur’an. Jakarta: Kementerian Agama RI,
2025.

Utama, R Wahyu Agung, Ridan Muhtadi, Nur Rachmat Arifin, and Imron Mawardi. “Tinjauan
Magqashid Syariah Dan Figh Al-Bi'ah Dalam Green Economy.” Jurnal Ekonomi Islam 10,
no. 2 (2019): 242-50.
http://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.php?article=1225606&val=11427.

59



