
Qur’anuna: 

Jurnal Studi  

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 
https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT  

Vol. 2 No. 1 – Januari, 2026 

 

 

40  

E-ISSN: 3109-9742 Halaman 40-59

 
Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam:  

Kajian Maqāṣid al-Syarī’ah pada Isu Deforestasi 
 

*Asep Munawar Iqbal1, Marisa Khafifah Rahmi2, Nayla Nurul Husni 3 
1Pesantren Persatuan Islam 113 Izhhaarulhaq, Garut, Indonesia 

2-3Institut Agama Islam (IAI) Persis, Garut, Indonesia 

*Penulis Korespondensi: Asepmunawariqbal@maizhhaarulhaq.sch.id 

 

Diterima: 05/01/2026; Disetujui: 12/01/2026; Diterbitkan: 17/01/2026. 

 
Abstract : This study aims to analyze Ibn Kathir's interpretation of the verses of the Qur'an related 

to environmental damage, especially the concepts of fasād, ihlāk al-ḥarṡ wa al-nasl, and 

verses with ecological nuances. The research method used is qualitative with a literature 

study approach and thematic analysis (mauḍū’ī) combined with the tafsir maqāṣidī 

approach to contextualize the verses to the phenomenon of modern deforestation. The 

results of the study show that Ibn Kathir's ecological interpretation of the verses of the 

Qur'an such as QS. ar-Rūm [30]: 41, al-Baqarah [2]: 205, and others deeply reveal the 

concepts of fasād (damage) and ihlāk al-ard wa al-nasl (destruction of plants and 

offspring) as a strict prohibition against environmental degradation, which is very 

relevant to the phenomenon of modern deforestation in Indonesia. This study strengthens 

Islamic ecotheology as a normative basis for addressing deforestation through 

sustainable forest management, reforestation, strict law enforcement, and increasing 

public awareness in order to realize the welfare of the people. 

Keyword : Fasād; ihlāk al-ḥarṡ wa al-nasl; Deforestation; Tafsir Ibn Kathir; Islamic Ecotheology 

Abstrak : Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penafsiran Ibnu Kaṡīr terhadap ayat-ayat 

Al-Qur’an yang berkaitan dengan kerusakan lingkungan khususnya konsep fasād, ihlāk 

al-ḥarṡ wa al-nasl, dan ayat-ayat bernuansa ekologis. Metode penelitian yang 

digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan dan analisis 

tematik (mauḍū‘ī) yang dipadukan dengan pendekatan tafsir maqāṣidī untuk 

melakukan kontekstualisasi ayat terhadap fenomena deforestasi modern. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa tafsir ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap ayat-ayat Al-Qur’an 

seperti QS. ar-Rūm [30]: 41, al-Baqarah [2]: 205, dan lainnya secara mendalam 

mengungkap konsep fasād (kerusakan) dan ihlāk al-ard wa al-nasl (pemusnahan 

tanaman dan keturunan) sebagai larangan tegas terhadap degradasi lingkungan, yang 

sangat relevan dengan fenomena deforestasi modern di Indonesia. Kajian ini 

memperkuat ekoteologi Islam sebagai landasan normatif untuk mengatasi deforestasi 

melalui pengelolaan hutan berkelanjutan, reboisasi, penegakan hukum yang tegas, dan 

peningkatan kesadaran masyarakat guna mewujudkan kemaslahatan umat. 

Kata Kunci : Fasād; Ihlāk al-ḥarṡ wa al-nasl; Deforestasi; Tafsir Ibnu Kaṡīr ; Ekoteologi Islam 

https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JSQT
mailto:Asepmunawariqbal@maizhhaarulhaq.sch.id


Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

41  

PENDAHULUAN 

Salah satu anugerah terbesar yang diberikan Allah kepada manusia adalah menjadikan 

bumi ini siap dihuni dengan kesatuan ekosistem yang ada di dalamnya. Salah satu unsur 

keanekaragaman hayati adalah tumbuh-tumbuhan yang memiliki peran sangat besar bagi 

keberlangsungan hidup semua makhluk. Diperkirakan telah ada sejak lebih dari satu miliar 

tahun yang lalu, jauh sebelum adanya manusia, bahkan juga hewan.1 Indonesia merupakan 

salah satu negara dengan kekayaan sumber daya alam yang luar biasa. Hutan tropis yang luas 

menjadikan Indonesia sebagai salah satu paru-paru dunia.2 Namun, deforestasi masif, 

pencemaran sungai dan laut, bencana alam seperti banjir, tanah longsor, kebakaran hutan, 

serta kerusakan terumbu karang kerap menjadi headline pemberitaan beberapa tahun 

terakhir ini. Data dari Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) 

menunjukkan bahwa Indonesia kehilangan lebih dari 175,4 ribu hektar hutan pada tahun 

2024.3 Deforestasi yang terjadi di Indonesia telah menimbulkan dampak yang benar-benar 

sangat serius di tingkat nasional maupun pada tingkat internasional.4 

Berbagai penelitian terdahulu menunjukkan bahwa para akademisi telah banyak mengkaji 

ayat-ayat lingkungan. Beberapa karya yang dapat dicatat antara lain “Nilai-Nilai Ekologis 

dalam QS. ar-Rūm Ayat 41 Perspektif Tafsir Ibnu Kaṡīr” (Skripsi, UIN Suska), “Kerusakan 

Lingkungan dalam Perspektif Tafsir Klasik (Studi atas Tafsir Ibnu Kaṡīr dan al-Ṭabarī)” 

(Artikel, Jurnal Studi Al-Qur’an), serta “Etika Lingkungan dalam Al-Qur’an: Analisis atas Tafsir 

Ibnu Kaṡīr terhadap Ayat-Ayat Kerusakan Bumi” (Prosiding PTIQ). Terdapat pula penelitian 

seperti “Makna Fasād fi al-Arḍ dalam Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Relevansinya terhadap Isu 

Deforestasi di Indonesia” (Artikel, Jurnal Ushuluddin) dan “Konservasi Alam dalam Perspektif 

Tafsir Ayat-Ayat Kauniyyah” (Prosiding STAIN/IAIN), yang mengaitkan tafsir klasik dengan 

isu penebangan liar, pembukaan hutan, kebakaran lahan, dan degradasi tanah. Meskipun 

demikian, seluruh penelitian tersebut cenderung bersifat tematik luas dan belum secara 

spesifik menjadikan deforestasi sebagai objek kajian utama yang dibahas secara mendalam 

dalam kerangka metodologi dan corak tafsir Ibnu Kaṡīr . 

Berangkat dari celah tersebut, penelitian ini secara spesifik  menelaah bagaimana ayat-ayat 

fasād menggambarkan kerusakan terhadap tanaman, pepohonan, tanah, dan makhluk hidup, 

serta bagaimana Ibnu Kaṡīr menjelaskan kerusakan vegetasi (al-ḥarṡ) yang dapat dipetakan 

langsung pada praktik penebangan hutan modern. Pendekatan ini kemudian diperkaya 

melalui kerangka tafsir maqāṣidī. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyajikan 

analisis tafsir klasik, tetapi juga menurunkan prinsip-prinsip syar’i yang bersifat aplikatif 

 
1 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Pelestarian Lingkungan Hidup (Jakarta: Badan Litbang Dan Diklat 

Departemen Agama RI, 2009), 177–78. 
2 Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur’an (Jakarta: 

Kementerian Agama RI, 2025), 1. 
3 Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur’an, 1. 
4Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK), Statistik Lingkungan Hidup dan Kehutanan, 2023. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

42  

terhadap kasus nyata deforestasi modern, termasuk konteks Indonesia, sehingga 

menghasilkan kajian yang lebih tajam dan mempertemukan otoritas tafsir zāhirī Ibnu Kaṡīr 

dengan etika lingkungan maqāṣidī yang ditawarkan al-Qaraḍāwī. Oleh karena itu, penelitian 

ini mengisi celah ilmiah dengan menelaah secara khusus bagaimana Ibnu Kaṡīr menafsirkan 

konsep fasād dan ihlāk al-ḥarṡ wa al-nasl dalam kaitannya dengan fenomena deforestasi. 

Dengan landasan ini, penelitian tidak hanya menjawab persoalan secara teoretis, tetapi juga 

memberikan kontribusi praktis bagi penguatan etika ekologis Islam dan kesadaran kolektif 

dalam menjaga keseimbangan alam sebagai amanah ilahi. 

Secara khusus, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penafsiran Ibnu Kaṡīr terhadap 

ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan kerusakan lingkungan khususnya konsep fasād, 

ihlāk al-ḥarṡ wa al-nasl, dan ayat-ayat bernuansa ekologis guna memahami dasar normatif 

Islam mengenai larangan merusak bumi. Selain itu, penelitian ini berupaya mengidentifikasi 

relevansi penafsiran Ibnu Kaṡīr terhadap fenomena deforestasi modern dengan memetakan 

deskripsi beliau mengenai kerusakan tanaman, ekosistem, dan makhluk hidup ke dalam 

konteks hilangnya hutan masa kini. Penelitian ini juga mengkontekstualisasikan ayat-ayat 

ẓāhir melalui pendekatan tafsir maqāṣidī dengan menekankan tujuan-tujuan syariat seperti 

ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-nasl, ḥifẓ al-māl, dan ḥifẓ al-bī’ah agar menghasilkan pemaknaan yang lebih 

relevan terhadap isu ekologis kontemporer. 

Penelitian ini penting karena merumuskan pandangan Islam tentang deforestasi melalui 

integrasi analisis tekstual Ibnu Kaṡīr dan pendekatan maqāṣidī, sehingga dapat memberikan 

kontribusi terhadap penguatan etika lingkungan dan peningkatan kesadaran ekologis dalam 

perspektif keagamaan. Di sinilah letak kebaruan penelitian berjudul “Pandangan Al-Qur’an 

tentang Deforestasi (Kajian Tafsir Ibnu Kaṡīr )”, yaitu menghadirkan fokus yang lebih terarah 

pada deforestasi sebagai isu inti, memetakan bagaimana ayat-ayat ekologis dipahami dalam 

struktur penafsiran Ibnu Kaṡīr , serta menunjukkan bagaimana konsep ihlak al-harṡ wa al-nasl 

dan fasād fi al-arḍ dapat dikontekstualisasikan secara metodologis untuk membaca krisis 

ekologis modern secara lebih komprehensif. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research). Seluruh data dianalisis melalui kajian teks klasik dan kontemporer yang 

berkaitan dengan ayat-ayat lingkungan serta Tafsir Ibnu Kaṡīr. Pendekatan yang digunakan 

adalah pendekatan tafsir tematik (mauḍū’ī) yang dipadukan dengan pendekatan tafsir 

maqāṣidī untuk melakukan kontekstualisasi ayat terhadap fenomena deforestasi modern. 

Sumber data penelitian terdiri atas sumber utama, primer, dan sekunder. Sumber utama 

adalah Al-Qur’an sebagai landasan normatif, sedangkan sumber primer berupa Tafsīr al-

Qur’ān al-'Aẓīm karya Ibnu Kaṡīr sebagai referensi utama penafsiran klasik. Sumber sekunder 

diperoleh dari literatur pendukung seperti buku, jurnal ilmiah, laporan ilmiah, dan data 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

43  

statistik yang berkaitan dengan deforestasi di Indonesia serta kajian tentang tafsir lingkungan 

dan teori maqāṣid al-syarī’ah. 

Semua data diperoleh melalui teknik dokumentasi, yakni dengan menghimpun berbagai 

sumber tertulis yang relevan, kemudian diklasifikasi berdasarkan tema ayat dan konteks 

ekologisnya. Instrumen penelitian berupa perangkat dokumentasi dan alat bantu 

penelusuran literatur digital, seperti repositori jurnal daring, serta database laporan 

penelitian yang relevan dengan tema kajian. Seluruh data dianalisis secara deskriptif-analitis 

dan tematik untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai hubungan antara 

penafsiran Ibnu Kaṡīr dan realitas ekologis masa kini, sehingga menghasilkan kajian yang 

terpadu antara landasan normatif keagamaan dan fakta empiris. 

 

HASIL DAN DISKUSI 

Deforestasi: Sebab, Dampak, dan Implikasinya terhadap Lingkungan 

Hutan adalah suatu kesatuan ekosistem berupa hamparan lahan berisi sumber daya alam 

hayati yang didominasi pepohonan dalam persekutuan alam lingkungannya, yang satu 

dengan lainnya tidak dapat dipisahkan. Hutan adalah salah satu kondisi penutupan lahan 

yang dikelompokkan menjadi hutan lahan kering primer, hutan lahan kering sekunder, hutan 

rawa primer, hutan rawa sekunder, hutan mangrove primer, hutan mangrove sekunder, dan 

hutan tanaman.5 

Hutan merupakan ekosistem yang kompleks dan memiliki berbagai klasifikasi 

berdasarkan fungsi, tipe vegetasi, maupun letak geografisnya. Secara umum, hutan dapat 

diklasifikasikan menjadi beberapa jenis seperti hutan hujan tropis, hutan gugur, hutan boreal, 

dan hutan mangrove. Selain itu, berdasarkan fungsinya hutan diklasifikasikan sebagai berikut: 

a. Hutan konservasi (HK) adalah kawasan hutan dengan ciri khas tertentu, yang 

mempunyai fungsi pokok pengawetan keanekaragaman tumbuhan dan satwa serta 

ekosistemnya. 

b. Hutan Lindung (HL) adalah kawasan hutan yang mempunyai fungsi pokok sebagai 

perlindungan sistem penyangga kehidupan untuk mengatur tata air, mencegah banjir, 

mengendalikan erosi, mencegah intrusi air laut, dan memelihara kesuburan tanah. 

c. Hutan Produksi adalah kawasan hutan yang mempunyai fungsi pokok memproduksi 

hasil hutan; Hutan Produksi terdiri atas Hutan Produksi Tetap, Hutan Produksi 

Terbatas, dan Hutan Kroduksi yang dapat dikonversi.6 

Deforetasi menurut KBBI adalah penebangan kayu komersial dalam skala besar. 

Penyusutan lahan hutan yang disebabkan oleh konversi lahan menjadi lahan nonhutan 

seperti permukiman, infrastruktur, perkebunan, pertambangan, dan pertanian disebut 

 
5 Meniy Ratnasari et al., “Pemantauan Deforestasi Indonesia Tahun 2023” (Jakarta, 2024), 7, 

https://id.scribd.com/document/900442782/Buku-Deforestasi-Tahun-2023-Sigap. 
6 Ibid. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

44  

deforestasi.7 Fenomena ini mencakup aktivitas penebangan pohon secara masif, perubahan 

fungsi lahan hutan menjadi kawasan pertanian atau permukiman, serta berbagai aktivitas 

sektor industri dan pertambangan. Dampak dari deforestasi tidak hanya terbatas pada 

musnahnya tempat tinggal beragam spesies flora dan fauna, tetapi juga menimbulkan 

gangguan serius terhadap siklus air, menurunkan kualitas udara, dan mengancam 

keseimbangan iklim di seluruh dunia.8 Sumber daya alam, hutan, memainkan peran penting 

dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk ekonomi, sosial, budaya, dan lingkungan.  

Saat ini, deforestasi bukan hanya menjadi perhatian tingkat nasional, tetapi juga telah 

menjadi perhatian di dunia internasional. Hal tersebut karena dampak dari terjadinya 

deforestasi dirasakan cukup meluas. Deforestasi umumnya terjadi karena aktivitas manusia 

atau gangguan alam. Beberapa penyebab utama deforestasi di Indonesia meliputi: 

a. Kebakaran Hutan 

Kebakaran hutan, yang dapat disebabkan oleh faktor alam maupun tindakan manusia 

(terutama pembukaan lahan ilegal), mengakibatkan kerusakan hutan dalam skala besar 

dan waktu yang singkat. 

b. Pembukaan Lahan Perkebunan 

Perluasan lahan perkebunan, khususnya kelapa sawit, merupakan salah satu 

pendorong utama deforestasi di Indonesia. Hutan seringkali dikonversi menjadi area 

perkebunan demi memenuhi permintaan minyak sawit global. 

c. Penebangan Hutan untuk Kayu dan Produk Hutan Lainnya 

Penebangan liar (illegal logging) dan penebangan legal yang tidak berkelanjutan untuk 

industri kayu (seperti pulpen dan kertas) juga berkontribusi signifikan terhadap hilangnya 

hutan. 

d. Pertanian Skala Kecil dan Perambahan Hutan 

Pembukaan lahan hutan untuk pertanian skala kecil dan perambahan hutan oleh 

masyarakat untuk berbagai keperluan juga menjadi faktor penyebab deforestasi, meskipun 

dalam skala yang lebih kecil dibandingkan perkebunan dan penebangan besar. 

e. Program Transmigrasi 

Program pemerintah di masa lalu yang memindahkan penduduk dari wilayah padat ke 

wilayah lain juga berkontribusi terhadap deforestasi karena pembukaan lahan untuk 

permukiman dan pertanian baru. 

f. Pertambangan dan Pengeboran 

Kegiatan pertambangan dan pengeboran minyak dan gas seringkali memerlukan 

pembukaan lahan hutan, yang dapat menyebabkan kerusakan lingkungan yang signifikan. 

 
7 Wa Ode Ika Febryanti, Sri Adiningsi, and Rizal Adi Saputra, “Menganalisis Pola Deforestasi Hutan Lindung Di 

Sulawesi Tenggara Menggunakan Metode K-Means,” Jurnal Informatika Polinema 10, no. 1 (2023): 53, 

https://jurnal.polinema.ac.id/index.php/jip/article/view/4779. 
8 Ibid. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

45  

g. Pembangunan Infrastruktrur 

Pembangunan jalan, bendungan, dan infrastruktur lainnya juga dapat menyebabkan 

hilangnya tutupan hutan.9 

Deforestasi menimbulkan serangkaian dampak negatif yang signifikan terhadap 

lingkungan, sosial, dan ekonomi seperti kehilangan keanekaragaman hayati, pemanasan 

global dan perubahan iklim, erosi tanah dan bencana alam, berkurangnya kemampuan lahan 

untuk menyerap air hujan akibat deforestasi mengganggu siklus hidrologi, dan masih banyak 

lagi.10 Untuk mengatasi dampak tersebut, telah dilakukan berbagai upaya dalam mengurangi 

laju deforestasi bukan hanya dilakukan pada tingkat nasional, tetapi sudah merupakan salah 

satu kesepakatan internasional. Indonesia merupakan salah satu negara yang tergabung 

dalam kesepakatan pengurangan deforestasi. Adapun upaya mengatasi deforestasi 

memerlukan kolaborasi berbagai pihak melalui tindakan-tindakan berikut: 

a. Pengelolaan Hutan Berkelanjutan: menerapkan praktik pengelolaan hutan yang 

bertanggung jawab dan memperhatikan lingkungan untuk memperlambat laju 

deforestasi. 

b. Penegakan Hukum yang Tegas: memperkuat implementasi hukum terhadap 

penebangan liar dan pembukaan lahan tanpa izin untuk mengurangi kerusakan hutan.  

c. Reboisasi dan Aforestasi: melakukan penanaman kembali hutan yang telah rusak 

(reboisasi) dan menanam hutan di lahan yang sebelumnya tidak berhutan (aforestasi) 

untuk memulihkan ekosistem hutan. 

d. Optimalisasi Penggunaan Lahan: meningkatkan efisiensi pemanfaatan lahan yang 

sudah ada untuk pertanian dan perkebunan guna mengurangi kebutuhan pembukaan 

lahan hutan baru.  

e. Pendidikan dan Peningkatan Kesadaran Masyarakat: meningkatkan pemahaman 

publik tentang arti penting hutan dan dampak buruk deforestasi untuk mendorong 

perilaku masyarakat yang lebih peduli lingkungan.11 

 

Representasi Tumbuhan dan Pepohonan dalam Narasi Al-Qur’an 

Di dalam Al-Qur’an, banyak ditemukan kata atau istilah yang terkait dengan tetumbuhan 

dan pepohonan, seperti bagian-bagiannya: akar, dahan, batang, ranting, dan sebagainya, jenis 

biji-bijian, sayuran, buah-buahan dan lainnya. Menurut Jamaluddin Husein Mahran, 

penyebutan tumbuhsn terdapat dalam 112 ayat yang tersebar di 47 surah. Terdapat 16 jenis 

tumbuhan disebut secara tegas dalam Al-Qur’an. Menurut Sayyid ‘Abd al-Sattār al-Mīlījī, ayat-

 
9 Lukmanul Hakim et al., “Harmonisasi Ekologis Dalam Perspektif Al-Qur’an: Agroforestri Sebagai Solusi 

Deforestasi Dan Pelestarian Flora,” KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 15, no. 2 

(2025): 252, https://jurnal.alfithrah.ac.id/index.php/kaca/article/view/958. 
10 Ibid., 253. 
11 Ibid., 254. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

46  

ayat yang berbicara tentang tumbuhan dari berbagai aspeknya berjumlah 115. Banyaknya ayat 

dalam Al-Qur’an yang berbicara tentang tumbuhan telah mendorong ulama Islam di masa 

lalu untuk melakukan kajian sebagai bagian dari upaya tadabbur terhadap ayat-ayat tersebut. 

Hampir 90% ramuan obat berasal dari tumbuh-tumbuhan.12 

Ayat-ayat tentang tumbuhan tidak hanya disebut dalam konteks menjelaskan berbagai 

nikmat Allah yang harus disyukuri, tetapi juga dikaitkan dengan persoalan kekuasaan-Nya 

untuk membangkitkan manusia kembali setelah mati, atau menghidupkan sesuatu dari yang 

mati dan sebaliknya. Al-Qur′an juga menggunakan tumbuh-tumbuhan sebagai sarana 

dakwah, yaitu dengan memberi rangsangan berupa janji bahwa bila mereka beriman dengan 

risalah kenabian yang dibawa oleh Rasūlullāh dan para nabi lainnya, mereka akan 

memperoleh kehidupan bahagia, bukan hanya di akhirat kelak, tetapi juga di dunia. 

Melalui ragam ayat tentang tetumbuhan dan pepohonan, Al-Qur’an mengajak nalar dan 

hati manusia untuk mengakui keesaan dan kekuasaan Allah. Proses terjadinya tumbuh-

tumbuhan yang ada di sekitar mereka dan selalu disaksikan sangatlah menakjubkan jika 

diperhatikan dengan saksama, mulai proses awal sampai akhirnya menghasilkan buah-

buahan dengan aneka rasa.13 

 

Konseptualisasi Fasād dan Ihlāk al-Ḥarṡ wa al-Nasl dalam Perspektif Al-Qur’an 

Konsep kerusakan ekologis dalam Al-Qur’an secara komprehensif diwakili oleh istilah 

fasād (kerusakan/kekacauan), sebagaimana ditegaskan dalam firman-Nya dalam QS. ar-Rūm 

[30]: 41, kerusakan, kekacauan, atau kebobrokan. Dalam konteks ekologi, fasād merujuk pada 

segala tindakan yang merusak keseimbangan ciptaan Allah dan menyebabkan degradasi 

lingkungan, yang menyebutkan bahwa ẓāhir al-fasād (kerusakan yang tampak nyata) di 

daratan dan lautan adalah akibat langsung dari tindakan manusia. Bentuk kerusakan yang 

paling parah adalah ihlāk al-ḥarṡ wa al-nasl (merusak tanaman dan keturunan) yang berarti 

penghancuran sistem pangan, habitat, dan keberlanjutan kehidupan, sebagaimana 

digambarkan dalam QS. al-Baqarah [2]: 205. 

Akar dari kerusakan ini seringkali berasal dari perilaku ekonomi dan konsumsi yang tidak 

bermoral, yaitu praktik isrāf (melampaui batas) dan tabżīr al-amwāl (pemborosan harta). 

Kedua praktik ini dilarang karena merusak tatanan sosial dan spiritual, memiliki implikasi 

ekologis yang mendalam, di mana eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan dan 

pemborosan yang menghasilkan limbah adalah manifestasi nyata dari melampaui batas yang 

diizinkan oleh Tuhan.14 

 
12 Al-Qur’an, Pelestarian Lingkungan Hidup, 179. 
13 Ibid., 183. 
14 Alwizar, “Kerusakan Lingkungan dalam Perspektif Al-Qur’an,” Jurnal An-Nur 5, no. 2 (2016), 

https://repository.uin-suska.ac.id/46529. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

47  

Klasifikasi Ayat tentang Pohon dan Deforestasi15 

a. Pohon sebagai Standar Kebaikan dan Keberlanjutan (QS. Ibrāhīm [14]: 24) 

فَرْعُهَا  بَ اللّٰهُ مَثَلًا كَلِمَةا طَيِّبَةا كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ اَصْلُهَا ثَابِتٌ وَّ  ٱ فِ اَلََْ تَرَ كَيْفَ ضَََ
ِ
مَآء  ٢٤ لسَّ

“Tidakkah engkau memperhatikan bagaimana Allah telah membuat perumpamaan 

kalimah ṭayyibah? (Perumpamaannya) seperti pohon yang baik, akarnya kuat, cabangnya 

(menjulang) ke langit.” 

b. Prinsip Keseimbangan dan Larangan Melampaui Batas (QS. ar-Raḥmān [55]: 7-9) 

مَاۤءََ انََ رَفَعَهَا وَوَضَعَ   وَالسَّ وا    ٨اَلََّّ تَطْغَوْا فِ الْْيِْزَانِ  ٧ المِْيَْْ وَاَقِيْمُوا الْوَزْنَ باِلْقِسْطِ وَلََّ تُُْسُِِ

 ٩الْيِْْزَانَ 

“Dan langit telah ditinggikan-Nya dan Dia ciptakan keseimbangan (7), agar kamu jangan 

merusak keseimbangan itu (8). Dan tegakkanlah keseimbangan itu dengan adil dan 

janganlah kamu mengurangi keseimbangan itu.(9).” 

c. Deforestasi: Perusakan Tumbuhan dan Kehidupan Liar (QS. al-Baqarah [2]: 205) 

َّسْلََۗوَاِذَا تَوَلّٰه سَعٰى فِ الَّْرَْضِ ليُِفْسِدَ فِيْهَا وَيُُْلِكَ الَْْرْثَ    ٢٠٥وَ اللّٰهُ لََّ يُُِبُّ الْفَسَادَ  وَالن

“Dan apabila dia berpaling (dari engkau), dia berusaha untuk berbuat kerusakan di bumi, 

serta merusak tanam-tanaman dan ternak, sedang Allah tidak menyukai kerusakan.” 

d. Konsekuensi dan Peringatan Bencana (QS. ar-Rūm [30]: 41) 

لَعَلَّهُ  عَمِلُوْا  ذِيْ  الَّ بَعْضَ  ليُِذِيْقَهُمْ  النَّاسِ  اَيْدِى  كَسَبَتْ  بمََِ  وَالْبَحْرِ  الْبََِّ  فِ  الْفَسَادُ  مْ  ظَهَرَ 

 ٤١يَرْجِعُوْنَ 

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan 

manusia; Allah menghendaki agar mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan 

mereka, agar mereka kembali (ke jalan yang benar).” 

e. Larangan Mutlak Membuat Kerusakan (QS. al-A'rāf [7]: 56) 

ا  دْعُوهُ ٱوَ  إِصْلَٰحِهَا  بَعْدَ  لْْرَْضِ ٱ فِ  تفُْسِدُواَ وَلََّ  نَ  قَرِيبٌ  للَِّّٰ ٱ رَحَْْتَ  إنَِّ وَطَمَعًاََۚ خَوْفا  مِّ

٥٦لُْْحْسِنيَِ ٱ  

“Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah (diciptakan) dengan baik. 

Berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah 

sangat dekat kepada orang yang berbuat kebaikan.” 

 
15 Ibid., 179-182. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

48  

 

Interpretasi Ayat 

a. Pohon sebagai Standar Kebaikan dan Keberlanjutan 

Al-Ḍaḥḥāk, Sa‘īd bin Jubayr, ‘Ikrimah, Mujāhid, dan mufassir lainnya juga mengatakan, 

bahwa hal itu adalah perumpamaan amal perbuatan, perkataan yang baik, dan amal salih 

orang mukmin dan bahwa orang mukmin itu bagaikan pohon kurma; amal baik orang 

mukmin itu senantiasa diangkat baginya pada setiap saat, pada setiap kesempatan, pada 

waktu pagi maupun petang.16 

Dapat disimpulkan bahwa dalam menyampaikan misi dakwahnya, Al-Qur’an 

menggunakan tumbuh-tumbuhan sebagai sarana yang sangat efektif untuk mendekatkan 

ajaran yang ingin ditanamkan atau keyakinan yang ingin diubahnya melalui berbagai 

perumpamaan. Allah menjelaskan bahwa perbuatan baik itu seperti pohon yang baik, 

akarnya teguh dan cabangnya menjulang ke langit. Pohon itu selalu memberikan buahnya 

pada setiap musim. Sedangkan ajaran yang keliru dan sesat diumpamakan seperti pohon yang 

buruk yang telah dicabut dengan akar-akarnya dari permukaan bumi, sehingga tidak dapat 

tetap (tegak) sedikit pun. 

b. Prinsip Keseimbangan dan Larangan Melampaui Batas 

Allah telah menciptakan langit dan bumi dengan penuh kebenaran dan keadilan agar 

segala sesuatu berada dalam kebenaran dan keadilan. Oleh karena itu jangan kalian 

mengurangi timbangan, tetapi hendaklah kalian menimbang dengan benar dan adil.17 

c. Deforestasi: Perusakan Tumbuhan dan Kehidupan Liar 

Orang yang menyimpang perkataannya dan jahat perbuatannya, maka ucapannya dusta, 

keyakinannya sesat, dan semua perbuatannya jelek. Orang munafik itu tidak mempunyai 

keinginan kecuali untuk membuat kerusakan semata di muka bumi, memusnahkan tanam-

tanaman, maksudnya tempat tanaman tumbuh, berbuah, dan sekaligus tempat 

berkembangbiak hewan-hewan, yang keduanya (tumbuh-tumbuhan dan hewan) merupakan 

sendi hajat hidup manusia.18 

Pada ayat tersebut dijelaskan bahwa salah satu bentuk kerusakan yang dilakukan manusia 

di muka bumi adalah merusak tetumbuhan, pepohonan, dan binatang. Penyebutan kedua 

jenis makhluk ini tentu bukan untuk membatasi bentuk kerusakan yang dilakukan manusia, 

akan tetapi sebagai sindiran/kināyah dari upaya mereka menghilangkan keseimbangan yang 

menjamin keberlangsungan hidup makhluk di muka bumi.19 

d. Konsekuensi dan Peringatan Bencana 

Zayd bin Rāfi’ berkata yang dimaksud  َالفَۡسَادَُ  ظَهَر  di sini, yaitu terhentinya hujan di daratan 

 
16 Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kaṡīr Jilid 3 (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009), 544. 
17 Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kaṡīr Jilid 6 (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009), 91. 
18 Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kaṡīr Jilid 1 (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009), 402–3. 
19 Al-Qur’an, Pelestarian Lingkungan Hidup, 205. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

49  

yang diiringi oleh masa paceklik serta dari lautan, yaitu mengenai binatang-binatangnya. (HR. 

Ibnu Abī Ḥātim) 

Allah menguji mereka dengan kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan sebagai suatu 

ujian dari-Nya dan balasan atas perilaku mereka.20 Dapat disimpulkan bahwa adanya 

konsekuensi bagi yang berbuat kerusakan baik di daratan ataupun di lautan, yaitu dengan 

ujian yang datang dari Allah berupa kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan. 

e. Larangan Mutlak Membuat Kerusakan 

Allah melarang berbuat kerusakan dan hal-hal yang membahayakannya, setelah dilakukan 

perbaikan. Karena jika berbagai urusan sudah berjalan dengan baik dan kemudian terjadi 

perusakan, maka itu lebih berbahaya bagi umat manusia. Allah melarang hal itu dan 

memerintahkan hamba-hambanya untuk beribadah, berdoa dan merendah diri kepada-Nya 

serta takut dari memperoleh siksaan dan berharap pada pahala yang banyak di sisi-Nya.21 

 

Interpretasi Ibnu Kaṡīr atas Konsep Fasād dan Ihlāk al-Ḥarṡ wa al-Nasl 

Analisis bahasa dan makna leksikal dalam Tafsir Ibnu Kaṡīr berfokus pada pemahaman 

mendalam kosakata Al-Qur’an menggunakan metode klasik tafsīr bi al-ma’ṡūr (berdasarkan 

riwayat) dan metode modern taḥlīlī (analisis komprehensif), menggabungkan makna literal 

(leksikal) dengan konteks gramatikal (naḥw/ṣarf) dan kontekstual, sering kali mengutip 

bahasa Arab klasik untuk menjelaskan kata-kata sulit, dan menunjukkan bagaimana satu kata 

bisa memiliki makna beragam (polisemi) tergantung konteks ayat.22 

Kata fasād (فَسَاد) dalam bahasa Arab, berasal dari akar kata fasada-yafsudu- fasādan (   فَسَدَ 

فَسَادا   -  يَفْسُدُ   - ), yang secara harfiah berarti rusak, tidak baik, hancur, atau lenyap 

kebaikannya. Menurut konteks Al-Qur'an dan tafsir, bermakna kerusakan, penyimpangan, 

atau ketidakberesan, baik fisik maupun moral (agama/kehidupan). Dalam Tafsir Ibnu Kaṡīr 

(dan ulama lain), fasād mencakup segala bentuk keburukan, kemaksiatan, atau perbuatan 

yang merusak tatanan, melanggar syariat, dan menyebabkan kehancuran diri, lingkungan, 

serta masyarakat. Kata ini sering digunakan dalam Al-Qur'an (muncul sekitar 50 kali) untuk 

menunjukkan makna yang luas: kerusakan fisik (alam), kerusakan moral (perbuatan buruk), 

atau kerusakan sosial/kehidupan.  

Ihlāk al-Ḥarṡ wa al-Nasl secara leksikal dijelaskan Ibnu Kaṡīr sebagai pemusnahan 

tanaman (ḥarṡ). "Al-ḥarṡ" secara bahasa sebagai segala jenis tanaman, kebun, dan bibit yang 

ditanam untuk pangan atau manfaat, merujuk pada akar kata ḥarṡ (menanam, mengolah 

tanah). Ia mengutip Ibnu ‘Abbās bahwa ini mencakup pohon kurma, sayur, dan ladang 

sehingga ihlāk-nya berarti pembakaran atau pemotongan paksa yang menghancurkan 

 
20 Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kaṡīr Jilid 4 (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009), 759. 
21 Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kaṡīr Jilid 2 (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009), 638. 
22 Iffa Nurul Azza Farida Farida, Abdul Fatah, and Althaf Husein Muzakky, “Interpretasi Kata Fasād Dan 

Dampak Terhadap Kerusakan Lingkungan,” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 6, no. 3 

(2025): 1278–91, https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna/article/view/2547. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

50  

sumber rezeki umat. Keturunan (nasl) Ibnu Kaṡīr tafsirkan sebagai anak-anak, ternak muda, 

atau bibit kehidupan. Pemusnaannya termasuk pembunuhan bayi atau anak unta, sebagai 

bentuk kehancuran biologis yang dihukum kisas ganda karena merusak kelangsungan umat.23 

Dalam konteks munāsabah ayat Al-Qur'an, terdapat hubungan kausal yang erat antara 

perilaku manusia yang menyimpang (fasād) dengan munculnya kerusakan alam, 

sebagaimana dijelaskan Ibnu Kaṡīr dalam Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm pada QS. ar-Rūm [30]: 41 

dan QS. al-Baqarah [2]: 205. Perilaku destruktif seperti kemunafikan, syirik, dan pembinasaan 

ihlāk al-ḥarṡ (tanaman, kebun, bibit pangan) serta al-nasl (keturunan manusia/hewan) oleh 

orang seperti al-Akhnas al-Ṡaqafī, secara langsung memicu kerusakan di darat dan laut akibat 

"perbuatan tangan manusia", menciptakan keseimbangan ilahi di mana dosa sosial dan 

teologi berujung pada kehancuran agraria dan biologis. 

Tafsir Ibnu Kaṡīr yang berorientasi riwayat (Tafsīr bi al-ma’ṡūr) mendukung konsep 

kerusakan ekologis melalui riwayat-riwayat sahih dari sahabat seperti Ibnu ‘Abbās dan 

‘Ikrimah, yang dijadikan dasar utama untuk menghubungkan fasād manusia dengan 

kehancuran alam. Pada QS. ar-Rūm [30]: 41, ia meriwayatkan bahwa "fasād fī al-arḍ wa al-

baḥr" akibat "‘amālihim" (perbuatan tangan manusia) merujuk kerusakan darat (kekeringan, 

paceklik) dan laut (penurunan hasil tangkapan) disebabkan dosa seperti syirik kaum 

musyrikin dan peperangan destruktif, di mana riwayat menjelaskan "al-bahr" sebagai kota-

kota besar yang rusak akibat maksiat. 

Riwayat asbāb al-nuzūl pada QS. al-Baqarah [2]: 205 tentang al-Akhnas al-Ṡaqafī yang 

membakar kebun (ihlāk al-harṡ) dan membunuh anak unta (ihlāk al-nasl) menjadi bukti 

konkret bagaimana kemunafikan memicu kerusakan agraria dan biologis, yang Ibnu Kaṡīr 

prioritaskan karena sanad kuat dari al-Ṭabarī dan al-Bukhārī, menegaskan kausalitas dosa 

sosial-rohani terhadap ekosistem sebagai balasan ilahi. Pendekatan ini memastikan 

penafsiran ekologis tidak spekulatif, melainkan didasari riwayat yang menunjukkan fasād 

sebagai antonim ṣalāḥ yang merusak keseimbangan ciptaan Allah. 

 

Relevansi Tafsir Ibnu Kaṡīr terhadap Isu Deforestasi Kontemporer 

Secara bahasa, istilah fasād berarti kerusakan atau ketidakteraturan. Dalam Al-Qur’an, 

kata ini digunakan untuk memperingatkan perilaku manusia yang merusak keseimbangan 

kehidupan di bumi. Ayat-ayat yang membahas fasād tidak hanya merujuk kepada kerusakan 

moral atau sosial, tetapi juga dapat dikontekstualisasikan terhadap kerusakan alam akibat 

tindakan manusia modern. Tafsir tematik terhadap ayat-ayat lingkungan menunjukkan 

bahwa Al-Qur’an memandang tindakan merusak bumi sebagai pelanggaran terhadap 

kehendak Ilahi. Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa nilai-nilai Qur’ani ini relevan 

 
23 Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Kaṡīr Jilid 3, 544. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

51  

untuk memahami dan memerangi kerusakan ekologis masa kini.24 

Pembakaran hutan secara besar-besaran untuk membuka lahan pertanian dan 

perkebunan merupakan salah satu bentuk eksploitasi lingkungan yang paling nyata. 

Dampaknya meliputi polusi udara, hilangnya habitat makhluk hidup, serta ancaman 

kesehatan masyarakat. Dalam kerangka fasād, tindakan ini tidak hanya berdampak pada 

ekosistem lokal tetapi juga menimbulkan kerusakan global yang jauh melampaui tempat 

asalnya. Penelitian ilmiah menekankan bahwa pelestarian lingkungan merupakan kewajiban 

moral yang diamanahkan oleh ajaran Islam untuk menjaga keseimbangan alam dan 

kelangsungan hidup manusia dan makhluk lain. 

Penebangan liar (illegal logging) menunjukkan ketidakpedulian manusia terhadap 

amanah kekhalifahan yang dibebankan oleh Al-Qur’an. Konsep amanah (amānah) berarti 

bahwa manusia harus bertindak sebagai pengelola sumber daya alam, bukan sebagai pihak 

yang mengeksploitasi tanpa batas. Eksploitasi pohon secara ilegal menyebabkan degradasi 

tanah, erosi, dan gangguan terhadap siklus air. Pendekatan maqāṣid al-syarī’ah menempatkan 

pelestarian sumber daya ini sebagai bagian dari tujuan syariat untuk menjaga jiwa (ḥifẓ 

al-nafs), harta (ḥifẓ al-māl), dan generasi masa depan (ḥifẓ al-nasl). 

Perkembangan industri di era modern sering berjalan tanpa memperhatikan dampak 

lingkungan. Polusi udara, pencemaran air, dan limbah berbahaya adalah akibat langsung dari 

ekspansi industri yang abai terhadap pelestarian lingkungan. Dalam konteks Qur’ani, 

tindakan ini termasuk jenis fasād karena menciptakan ketidakseimbangan (mīzān) yang telah 

ditetapkan oleh Allah. Etika Islam mengajarkan moderasi (wasathiyyah) dan menghindari 

perilaku isrāf (berlebihan), yang jika dilanggar akan menimbulkan kerusakan ekologis dalam 

skala besar. Kajian ilmiah modern menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai Islam dalam 

praktik pengelolaan sumber daya dapat membantu mengatasi tantangan ini. 

Hilangnya keanekaragaman hayati (biodiversitas) merupakan indikator serius kerusakan 

ekologis. Ketika spesies punah akibat perusakan habitat, keseimbangan alam terganggu dan 

fungsi ekosistem menurun. Al-Qur’an memuat banyak ayat yang menggambarkan keterkaitan 

antara semua ciptaan dan pentingnya menjaga keseimbangan itu. Penelitian kontemporer 

menunjukkan bahwa ajaran Islam termasuk prinsip-prinsip seperti khalīfah, amānah, mīzān, 

dan keadilan dapat menjadi landasan moral untuk menanggulangi degradasi biodiversitas 

dan mempromosikan praktik keberlanjutan.25 

Dalam perspektif maqāṣid al-syarī’ah, pelestarian lingkungan tidak bisa dipisahkan dari 

tujuan syariat Islam yang lebih luas. Beberapa tujuan syariat yang berkaitan dengan kerusakan 

 
24 Anisa Madani Nasution et al., “Pengelolaan Sumber Daya Alam Dan Pelestarian Lingkungan Hidup Dalam 

Perspektif Islam: Tinjauan Ayat-Ayat Alqur’an,” Jurnal Ekonomi Bisnis Dan Akuntansi 5, no. 2 (2025): 505, 

https://www.researchgate.net/publication/394297585. 
25 Syahrul Basri et al., “Islamic Environmental Ethics: A Cultural Framework for Sustainable Resource 

Management and Global Ecological Stewardship,” Diversity: Disease Preventive of Research Integrity 5, no. 2 

(2025): 87, https://www.researchgate.net/publication/389868950. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

52  

lingkungan adalah ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa): lingkungan yang rusak mengancam kesehatan 

dan keselamatan manusia, ḥifẓ al-māl (menjaga harta): resources alam merupakan bentuk 

harta umum yang mesti dilindungi dari eksploitasi berlebihan, ḥifẓ al-nasl (menjaga 

keturunan): kerusakan ekologis akan mempengaruhi kualitas hidup generasi masa depan. 

Pendekatan maqāṣid ini menegaskan bahwa Islam tidak hanya memberi larangan moral, 

tetapi juga mendorong pemahaman strategis untuk regulasi dan tindakan yang mencegah 

fasād ekologis. Pemaknaan ulang konsep fasād di era modern menunjukkan bahwa tindakan 

manusia yang menyebabkan pembakaran hutan, illegal logging, ekspansi industri tanpa 

kontrol, dan degradasi biodiversitas adalah bentuk fasād ekologis yang bertentangan dengan 

moral Islam. Nilai Qur’ani dan prinsip maqāṣid al-syarī’ah memberikan kerangka moral yang 

kuat untuk pelestarian lingkungan. Implementasi nilai-nilai ini penting untuk menjaga 

keseimbangan alam, menjamin hak hidup manusia dan makhluk lain, serta mempertahankan 

keberlanjutan sumber daya untuk generasi berikutnya. 

Adapun kesinambungan antara makna tekstual klasik dan problem ekologis kontemporer 

dapat diuraikan sebagai berikut: 

a. Makna Tekstual Klasik: Penekanan pada Larangan Kerusakan (Fasād) 

Dalam tafsir klasik seperti Tafsir Ibnu Kaṡīr, ayat-ayat tentang fasād (kerusakan di 

bumi) seperti QS. ar-Rūm [20]: 41 dan QS. al-A'rāf [7]: 56 ditafsirkan sebagai larangan keras 

terhadap segala bentuk perilaku manusia yang menimbulkan kerusakan, baik secara fisik 

maupun moral. Pada masanya, tafsir ini lebih menyoroti kerusakan sosial, kezaliman, 

kesyirikan, dan ketimpangan ekonomi. 

b. Ekologis Kontemporer: Konteks Baru, Nilai Sama 

Masalah lingkungan modern seperti  pembakaran hutan, illegal logging, polusi industri, 

dan degradasi biodiversitas adalah bentuk fasād yang relevan dengan semangat ayat-ayat 

tersebut. Kerusakan fisik bumi akibat ulah manusia tetap sejalan dengan larangan dalam 

Al-Qur’an, meskipun konteks teknologinya berbeda. 

c. Pendekatan Tafsir Maqāṣidī: Jembatan Antara Klasik dan Modern 

Tafsir klasik tidak kehilangan relevansinya, tetapi diperluas secara kontekstual dalam 

tafsir tematik (mauḍū’ī) atau maqāṣidī. Nilai-nilai seperti larangan merusak bumi, perintah 

menjaga keseimbangan (mīzān) dan tanggung jawab sebagai khalifah semua tetap 

menjadi dasar untuk menjawab problem ekologis kontemporer. Maka, kesinambungannya 

bukan pada perubahan makna literal, tapi pada pemaknaan ulang konteks agar tetap 

fungsional untuk tantangan zaman kini. 

d. Pendekatan Tafsir Maqāṣidī sebagai Kerangka Normatif 

Dengan pendekatan maqāṣid al-syarī’ah, tafsir menjadi alat untuk merelevansikan 

nilai-nilai syariah terhadap krisis lingkungan modern, tanpa keluar dari akar klasiknya. 

Pelestarian lingkungan masuk dalam tujuan syariah seperti ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa), ḥifẓ 

al-māl (menjaga harta), ḥifẓ al-nasl (menjaga keturunan). 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

53  

Sehingga dapat disimpulkan bahwa makna klasik tetap hidup dan relevan, karena nilai-

nilainya bersifat universal. Tafsir modern hanya memperluas cakupan aplikasinya terhadap 

fenomena baru seperti krisis lingkungan, yang secara moral dan prinsip tetap dilarang oleh 

Al-Qur’an. 

Beberapa lembaga fatwa dan pemikir Islam kontemporer (seperti Yūsuf al-Qaraḍāwī dan 

Muḥammad Hāsyim Kamālī) menegaskan bahwa perusakan lingkungan termasuk dosa sosial 

yang konsekuensinya luas. Deforestasi, karena menimbulkan ketidakadilan ekologis dan 

krisis kemanusiaan, adalah tindakan haram jika tidak dalam keadaan darurat atau dibarengi 

dengan tanggung jawab pemulihan. Dalam perspektif syar’i, deforestasi yang tidak terkendali 

dipandang sebagai tindakan merusak (mufsid) yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Ia 

melanggar prinsip keadilan, keseimbangan alam (mīzān), dan amanah sebagai khalifah. 

Maka, melestarikan hutan dan mencegah deforestasi adalah kewajiban moral dan syar’i bagi 

umat Islam.  

 

Pendekatan Maqāṣidī sebagai Paradigma Etika Lingkungan Islam 

Al-Raysūnī membagi maqāṣid al-syarī’ah menjadi dua, maqāṣid al-khiṭāb dan maqāṣid al-

aḥkām. Maqāṣid al-khiṭāb adalah aturan-aturan hukum yang dipahami dari naṣṣ-naṣṣ Al-

Quran dan hadis, yang diinginkan syariat untuk dilaksanakan oleh mukallaf. Sedangkan 

maqāṣid al-aḥkām yaitu tujuan, hasil, hikmah yang hendak diwujudkan dari pelaksanaan 

aturan-aturan hukum dimaksud oleh mukallaf. Sedangkan syarī‘ah adalah aturan-aturan dan 

kewajiban-kewajiban yang telah ditetapkan di dalam agama Islam. 

Maka, yang dimaksud dengan maqāṣid syarī’ah adalah tujuan syariat yang berhubungan 

dengan khiṭāb syar‘ī yang menuntut orang mukallaf untuk berjalan dan sampai pada tujuan 

tersebut. Definisi ini adalah definisi yang disebutkan oleh al-Raysūnī dalam kitabnya. 

Sedangkan menurut al-Syāṭibī, maqāṣid syarī’ah adalah kemaslahatan umat manusia baik di 

dunia maupun di akhirat. Berpijak pada definisi yang dipaparkan oleh al-Syāṭibī bahwa 

maqāṣid syarī’ah adalah kemaslahatan hamba, maka maqāṣid syarī’ah diperinci menjadi 5 

kemaslahatan yang diistilahkan oleh al-Syāṭibī sebagai unsur-unsur maqāṣid syarī’ah yang 

perlu untuk dilindungi meliputi ḥifẓ al-dīn, ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-nasl, ḥifẓ al-‘aql, dan ḥifẓ al-

māl.26 

Setelah memahami konsep maqāṣid al-syarī’ah, dapat ditemukan relevansi yang erat 

antara pelestarian lingkungan hidup dengan tujuan-tujuan dasar syariat Islam. Seluruh 

ciptaan Allah SWT di muka bumi memiliki fungsi dan manfaat yang tidak dapat diabaikan, 

sehingga keberadaannya tidak boleh disia-siakan maupun dirusak. Demi tercapainya 

kemaslahatan umum, upaya pelestarian terhadap alam menjadi sebuah keharusan. Yūsuf al-

 
26 Muhammad Ramadhan, “Maqasid Syari’ah Dan Lingkungan Hidup (Bahtsul Masa’il Sebagai Perlawanan Kaum 

Santri Terhadap Eksploitasi Pertambangan Emas Di Silo Jember),” Journal Analytica Islamica 8, no. 2 (2019): 127–

28, https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/analytica/article/view/7076. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

54  

Qaraḍāwī menggunakan istilah al-bī’ah untuk menyebut lingkungan dan ri’āyah untuk 

menyatakan pemeliharaannya. Dengan demikian, pelestarian lingkungan dapat dirumuskan 

dalam istilah ri‘āyah al-bī’ah, yang mencakup pemeliharaan dari aspek eksistensial maupun 

potensi kerusakannya, baik dari sisi negatif maupun positif.27 

Ḥifẓ al-nafs: pembuktian bahwa deforestasi mengancam kesehatan (kabut asap, banjir, 

bencana). Unsur maqāṣid al-syarī’ah berupa ḥifẓ al-nafs (perlindungan jiwa) memiliki 

keterkaitan yang erat dengan upaya pelestarian lingkungan hidup. Kedua aspek ini saling 

terhubung dan saling memengaruhi, karena kerusakan lingkungan serta eksploitasi sumber 

daya alam secara berlebihan dapat menimbulkan ancaman serius terhadap kelangsungan 

hidup manusia. Intensitas eksploitasi lingkungan yang semakin tinggi akan sebanding dengan 

meningkatnya risiko kerusakan yang mengancam jiwa manusia. Dalam konteks ini, 

perusakan lingkungan dan pengurasan sumber daya alam dapat menjadi faktor tidak 

langsung yang menyebabkan terjadinya hilangnya nyawa manusia, sehingga secara prinsipiel 

bertentangan dengan tujuan syariat untuk menjaga dan melindungi jiwa. Dalam hal ini Allah 

telah berfirman: 

“Oleh karena itu kami tetapkan (suatu hukum) bagi bani israil, bahwa: barang siapa yang 

membunuh manusia, bukan karena orang itu (membunuh) orang lain, atau karena membuat 

kerusakan di muka bumi, maka seakan-akan dia telah membunuh manusia seluruhnya.” (QS. 

al-Mā’idah [5]: 32) 

Ḥifẓ al-nasl: degradasi pangan, hilangnya biodiversitas, ancaman masa depan generasi. 

Pemeliharaan keturunan mencakup pula upaya menjaga keberlangsungan generasi 

mendatang. Hal ini memiliki keterkaitan erat dengan pelestarian lingkungan, sebab 

kerusakan terhadap alam akan berdampak langsung terhadap kualitas hidup generasi 

berikutnya. Ketika kondisi lingkungan memburuk, hal tersebut akan menghambat 

perkembangan generasi masa depan. Sebaliknya, lingkungan yang terjaga dengan baik akan 

mendukung terbentuknya generasi yang sehat dan berkualitas. 

Menurut Yūsuf al-Qaraḍāwī, lingkungan terbagi menjadi dua jenis: lingkungan hidup yang 

mencakup manusia, hewan, dan tumbuhan; serta lingkungan mati, yang mencakup unsur-

unsur selain ketiganya. Ia menekankan dua prinsip utama: pertama, bahwa segala sesuatu 

yang ada di bumi diciptakan dengan tujuan dan manfaat tertentu; kedua, bahwa seluruh 

elemen di bumi saling berkaitan dan melengkapi, sehingga kerusakan pada satu aspek akan 

berpengaruh pada keberlangsungan yang lainnya. 

Ḥifẓ al-māl: kerugian ekonomi nasional, runtuhnya sektor pertanian, biaya mitigasi 

bencana. Harta tidak terbatas pada uang atau emas semata, melainkan mencakup seluruh 

sumber daya yang terdapat di muka bumi. Oleh karena itu, kerusakan lingkungan dan alam 

secara langsung akan berdampak pada keberlangsungan usaha manusia dalam memperoleh 

 
27 Ibid., 129. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

55  

harta. Tindakan merusak alam dengan alasan mencari kekayaan merupakan bentuk 

kekeliruan, karena hal tersebut sama saja dengan menyelesaikan satu masalah, namun 

menciptakan masalah baru yang lebih besar di tempat lain. Ḥifẓ al-bī’ah: lingkungan sebagai 

objek penjagaan syariat (maqāṣid modern). Manusia mampu menjaga dan melestarikan 

sumber daya alam yang ada sebagai perwujudan manusia dalam mengolah alam semesta.28 

 

Kontribusi Penelitian terhadap Etika Ekologis Islam 

Berikut rumusan moral Islam dalam pelestarian lingkungan berdasarkan Tafsir Ibnu Kaṡīr 

dan pendekatan maqāṣid al-syarī’ah: 

a. Lingkungan sebagai Amanah dan Tanggung Jawab Manusia (Khalīfah) 

Dalam perspektif Islam, manusia tidak hanya pemakai bumi, tetapi wakil Allah 

(khalīfah) yang diberi tugas menjaga dan merawat alam. Etika ini menegaskan bahwa 

lingkungan bukan sekadar sumber daya, tetapi merupakan amanah yang harus dilindungi. 

Penelitian kontemporer menyatakan bahwa konsep stewardship/amanah dalam maqāṣid 

al-syarī’ah menempatkan manusia sebagai pengelola yang bertanggung jawab atas 

keseimbangan ekosistem, sehingga eksploitasi yang membahayakan lingkungan termasuk 

perilaku yang bertentangan dengan nilai syariat.29 

b. Larangan Kerusakan dan Etika Pelestarian 

Al-Qur’an secara tegas melarang perilaku merusak bumi (ifsād) setelah keadaan alam 

diperbaiki oleh Allah. Ayat ini menjadi dasar moral bahwa perusakan lingkungan termasuk 

tindakan tercela yang bertentangan dengan kehendak Ilahi. Beberapa tafsir modern 

menegaskan bahwa larangan ini mencakup semua bentuk destruksi ekologis, termasuk 

polusi, penggundulan hutan, dan pencemaran. 

c. Moderasi dan Keseimbangan (Mīzān dan Isrāf) 

Islam menekankan prinsip keseimbangan (mīzān) dan moderasi (wasathiyyah) dalam 

pemanfaatan sumber daya. Nilai ini termasuk menghindari perilaku berlebihan atau boros 

(isrāf) dalam penggunaan air, makanan, energi, dan sumber alam lainnya. Dalam kajian 

etika lingkungan, prinsip mīzān dijadikan landasan untuk upaya pelestarian alam karena 

menjaga keseimbangan merupakan bagian dari misi syariat untuk melindungi kehidupan 

dan keberlanjutan ekosistem.30 

 

 
28 R Wahyu Agung Utama et al., “Tinjauan Maqashid Syariah Dan Fiqh Al-Bi’ah Dalam Green Economy,” Jurnal 

Ekonomi Islam 10, no. 2 (2019): 249, 

http://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.php?article=1225606&val=11427. 
29 Basri et al., “Islamic Environmental Ethics: A Cultural Framework for Sustainable Resource Management and 

Global Ecological Stewardship,” 87. 
30 Derysmono and Al-Kahfi, “Islamic Environmental Ethics and Waste-to-Energy Innovation: Insights from the 

Quran,” Journal of Qur’an and Haadith Studies 14, no. 1 (2025): 138–139, https://journal.uinjkt.ac.id/journal-of-

quran-and-hadith/article/view/45155. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

56  

Kontribusi Kajian terhadap Formulasi Etika Ekologis Islam 

Ekologi adalah sebagai suatu hubungan kausal antara makhluk yang satu dengan makhluk 

lain, antara kehidupan yang satu dengan kehidupan lainnya. Kesadaran akan adanya saling 

mengasihi satu sama lain merupakan tanggung jawab moral manusia. Allah mengingatkan 

manusia lewat lisan Rasul-Nya agar, “Manusia mengasihani siapa pun dan apa pun yang ada 

di bumi, maka akan mengasihani yang ada di langit.” Di dunia ini, tidak ada yang terpisah dan 

karena itu hidup ini hanya ketergantungan mengandalkan yang lain, bahkan dengan alam 

semesta sekalipun. Ketika rusak ekosistem ini, maka akan rusak sistem lainnya. Karena itu 

ekosistem dimaknai, “Tatanan unsur lingkungan hidup yang merupakan kesatuan utuh 

menyeluruh dan saling memengaruhi dalam membentuk keseimbangan, stabilitas, dan 

produktivitas lingkungan hidup.” 

Tanggung jawab manusia, sebagai khalifah Allah di muka bumi adalah untuk beribadah 

kepada-Nya, baik secara vertikal maupun horizontal. Ibadah yang bersifat horizontal inilah 

yang berkaitan dengan pelestarian lingkungan hidup. Adanya ketentuan halal dan haram 

dalam agama, sebenarnya dalam upaya membatasi ruang gerak manusia supaya hidup teratur 

dalam menjaga keseimbangan sistem lingkungan ini.31 

Dalam Islam, kesadaran ekologis bukan sekadar urusan individu, tetapi bagian dari 

tanggung jawab kolektif umat sebagai khalifah di bumi. Pembentukan kesadaran ini dapat 

diperkuat melalui pemahaman terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang berbicara tentang alam dan 

lingkungan, serta pendalaman terhadap tafsir klasik yang sarat nilai moral dan etika terhadap 

alam . 

Tafsir-tafsir klasik seperti Tafsir al-Ṭabarī, Tafsir al-Qurṭubī, dan Tafsir Ibnu Kaṡīr 

menafsirkan ayat-ayat tentang alam dengan pendekatan yang sarat nilai ketuhanan dan 

tanggung jawab moral manusia. Misalnya, QS. al-Baqarah [2]: 30 tentang manusia sebagai 

khalifah di bumi dimaknai oleh Ibnu Kaṡīr sebagai amanah besar yang harus dijaga, termasuk 

tanggung jawab terhadap lingkungan. Ayat-ayat seperti QS. ar-Raḥmān dan QS. al-An’ām [6]: 

141 juga menjadi pengingat bahwa alam diciptakan dalam keseimbangan (mīzān) dan harus 

dijaga agar tidak terjadi kerusakan. Para mufasir klasik menjelaskan bahwa kerusakan alam 

merupakan bentuk pelanggaran terhadap kehendak Allah dan akan berakibat buruk bagi 

keberlangsungan hidup manusia. 

Adapun relevansi temuan penelitian dalam konteks kebijakan publik dan pendidikan 

ekologi Islam memiliki relevansi yang kuat dalam dua ranah, yaitu: 

a. Kebijakan Publik Berbasis Nilai Islam 

Penafsiran ayat-ayat tentang pelestarian lingkungan dapat menjadi landasan normatif 

dalam merumuskan kebijakan publik yang berkeadilan ekologis. Pemerintah, khususnya 

 
31 Budihartono, Hasyim Hadadde, and Hamka Ilyas, “Konsep Lingkungan Hidup Dalam Perspektif Al-Qur’an,” 

PARADIGMA: Jurnal Kajian Budaya & Media 2, no. 03 (2025): 21, 

https://ejournal.hamjahdiha.org/index.php/paradigma/article/view/209. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

57  

di negara berpenduduk mayoritas muslim, dapat mengadopsi prinsip-prinsip maqāṣid al-

syarī’ah seperti ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa), ḥifẓ al-māl (menjaga harta), dan ḥifẓ al-bī’ah 

(menjaga lingkungan) dalam regulasi tentang pengelolaan hutan, pengendalian industri, 

dan mitigasi bencana lingkungan. Dengan pendekatan ini, kebijakan tidak hanya bernilai 

ekologis tetapi juga spiritual. 

b. Pendidikan Ekologi Islam 

Temuan ini menekankan pentingnya integrasi nilai-nilai Islam dalam pendidikan 

lingkungan, baik formal maupun nonformal. Kurikulum pendidikan Islam perlu memuat 

materi tentang ayat-ayat ekologi, tafsir tematik tentang lingkungan, serta studi kasus 

kerusakan lingkungan dan solusinya berdasarkan ajaran Islam. Hal ini akan menanamkan 

nilai tanggung jawab ekologis sejak dini dan membentuk karakter pelestari lingkungan 

yang berbasis iman. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur’an tentang tafsir ekologis Ibnu Kaṡīr 

terhadap kerusakan alam kajian maqāṣid al-syarī’ah pada isu deforestasi, penelitian ini 

menegaskan bahwa tafsir ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap ayat-ayat Al-Quran seperti QS. ar-Rūm 

[30]: 41. al-Baqarah [2]: 205, dan lainnya secara mendalam mengungkap konsep fasād 

(kerusakan) dan ihlāk al-ard wa al-nasl (pemusnahan tanaman dan keturunan) sebagai 

larangan tegas terhadap degradasi lingkungan, yang sangat relevan dengan fenomena 

deforestasi modern di Indonesia. 

Deforestasi yang ditandai dengan penebangan liar, kebakaran hutan, konversi lahan 

perkebunan sawit, dan pertambangan, menyebabkan hilangnya keanekaragaman hayati, 

erosi tanah, banjir bandang, kekeringan, serta peningkatan emisi karbon dioksida yang 

memicu pemanasan global dan gangguan siklus udara. Pendekatan tematik mauḍū’ī yang 

dipadukan dengan tafsir maqāṣid al-syarī’ah termasuk ḥifẓ al-nafs (perlindungan jiwa dari 

kabut dan bencana), ḥifẓ al-nasl (perlindungan keturunan melalui kelestarian ekosistem), ḥifẓ 

al-māl (perlindungan harta alam), dan ḥifẓ al-bī’ah (perlindungan lingkungan) 

mengontekstualisasikan penafsiran klasik tersebut sebagai Islam yang menempatkan 

manusia sebagai khalīfah yang bertanggung jawab atas jawaban mīzān alam.  

Secara keseluruhan, kajian ini memperkuat ekoteologi Islam sebagai landasan normatif 

untuk mengatasi deforestasi melalui pengelolaan hutan berkelanjutan, reboisasi, penegakan 

hukum yang tegas, dan peningkatan kesadaran masyarakat. Ke depan, studi lanjutan dapat 

memperdalam implementasi prinsip maqāṣid al-syarī’ah dalam kebijakan lingkungan dan 

pendidikan Islam guna mewujudkan kemaslahatan umat dan kelestarian bumi. 

 

 

 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

58  

DAFTAR REFERENSI  

Al-Qur’an, Lajnah Pentashihan Mushaf. Pelestarian Lingkungan Hidup. Jakarta: Badan Litbang 

Dan Diklat Departemen Agama RI, 2009. 

 

Alu Syaikh, Abdullah bin Muhammad. Tafsir Ibnu Kaṡīr Jilid 1. Jakarta: Pustaka Imam Asy-

Syafi’i, 2009. 

 

———. Tafsir Ibnu Kaṡīr Jilid 2. Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009. 

 

———. Tafsir Ibnu Kaṡīr Jilid 3. Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009. 

 

———. Tafsir Ibnu Kaṡīr Jilid 4. Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009. 

 

———. Tafsir Ibnu Kaṡīr Jilid 6. Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009. 

 

Alwizar. “Kerusakan Lingkungan Dalam Perspektif Al-Qur’an.” Jurnal An-Nur 5, no. 2 (2016). 

https://repository.uin-suska.ac.id/46529. 

 

Basri, Syahrul, Yudi Adnan, Lilis Widiastuty, Muhammad Asrul Syamsul, and Indar Indar. 

“Islamic Environmental Ethics: A Cultural Framework for Sustainable Resource 

Management and Global Ecological Stewardship.” Diversity: Disease Preventive of 

Research Integrity 5, no. 2 (2025): 86–93. 

https://www.researchgate.net/publication/389868950. 

 

Budihartono, Hasyim Hadadde, and Hamka Ilyas. “Konsep Lingkungan Hidup Dalam 

Perspektif Al-Qur’an.” PARADIGMA: Jurnal Kajian Budaya & Media 2, no. 03 (2025): 1–

23. https://ejournal.hamjahdiha.org/index.php/paradigma/article/view/209. 

 

Derysmono, and Al-Kahfi. “Islamic Environmental Ethics and Waste-to-Energy Innovation: 

Insights from the Quran.” Journal of Qur’an and Haadith Studies 14, no. 1 (2025): 134–54. 

https://journal.uinjkt.ac.id/journal-of-quran-and-hadith/article/view/45155. 

 

Farida, Iffa Nurul Azza Farida, Abdul Fatah, and Althaf Husein Muzakky. “Interpretasi Kata 

Fasād Dan Dampak Terhadap Kerusakan Lingkungan.” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, 

Tafsir Dan Pemikiran Islam 6, no. 3 (2025): 1278–91. 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna/article/view/2547. 

 

Febryanti, Wa Ode Ika, Sri Adiningsi, and Rizal Adi Saputra. “Menganalisis Pola Deforestasi 

Hutan Lindung Di Sulawesi Tenggara Menggunakan Metode K-Means.” Jurnal 

Informatika Polinema 10, no. 1 (2023). 

https://jurnal.polinema.ac.id/index.php/jip/article/view/4779. 

 

Hakim, Lukmanul, Masyhuri Putra, Rini Maharini, Siti Mutiara Fatimah, and Sinta Nur Rizki. 



Asep Munawar Iqbal, Marisa Khofifah Rahmi, Nayla Nurul Husni  
“Tafsir Ekologis Ibnu Kaṡīr terhadap Kerusakan Alam...” (40 – 59) 

 

59  

“Harmonisasi Ekologis Dalam Perspektif Al-Qur’an: Agroforestri Sebagai Solusi 

Deforestasi Dan Pelestarian Flora.” KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu 

Ushuluddin 15, no. 2 (2025): 246–69. 

https://jurnal.alfithrah.ac.id/index.php/kaca/article/view/958. 

 

Nasution, Anisa Madani, Novi Rodiah Br Sagala, Miftahul Fadhil Hanif, and Sari Wulandari. 

“Pengelolaan Sumber Daya Alam Dan Pelestarian Lingkungan Hidup Dalam Perspektif 

Islam: Tinjauan Ayat-Ayat Alqur’an.” Jurnal Ekonomi Bisnis Dan Akuntansi 5, no. 2 

(2025). https://www.researchgate.net/publication/394297585. 

 

Permatasari, Anggalia Putri. “Mengurai Benang Kusut Deforestasi (Matriks Perbandingan 

Definisi Dan Angka Deforestasi Di Indonesia).” Jakarta, 2020. 

https://madaniberkelanjutan.id/wp-content/uploads/2022/08/Madani-Insight-

Matriks-Perbandingan-Deforestasi.pdf. 

 

Ramadhan, Muhammad. “Maqasid Syari’ah Dan Lingkungan Hidup (Bahtsul Masa’il Sebagai 

Perlawanan Kaum Santri Terhadap Eksploitasi Pertambangan Emas Di Silo Jember).” 

Journal Analytica Islamica 8, no. 2 (2019): 126–37. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/analytica/article/view/7076. 

 

Ratnasari, Meniy, Iid Itsna Adkhi, Fareza Ditya Aryanto, and Dewi Rahma Nur Afifah. 

“Pemantauan Deforestasi Indonesia Tahun 2023.” Jakarta, 2024. 

https://id.scribd.com/document/900442782/Buku-Deforestasi-Tahun-2023-Sigap. 

 

Reflita, Imam Arif Purnawan, Idrianto Faishal, Abdul Hakim, Nurbaiti, Zarkasyi Afif, Salim 

Rusdi Cahyono, Muhammad Mundzir, and Fahrurozi. Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: 

Membangun Kesadaran Ekoteologis Berbasis Al-Qur’an. Jakarta: Kementerian Agama RI, 

2025. 

 

Utama, R Wahyu Agung, Ridan Muhtadi, Nur Rachmat Arifin, and Imron Mawardi. “Tinjauan 

Maqashid Syariah Dan Fiqh Al-Bi’ah Dalam Green Economy.” Jurnal Ekonomi Islam 10, 

no. 2 (2019): 242–59. 

http://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.php?article=1225606&val=11427. 

 
 


