7
i I
Volume 1 Nomor 1 (2025) Pages 36 - 57 At-Tadhmin
At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management

Email Journal : mks@iaipersisgarut.ac.id
Web Journal : https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JIFM

ETIKA EKONOMI ISLAM DAN KETIMPANGAN DISTRIBUSI
DALAM PERTUMBUHAN EKONOMI

Zakie Shiddieqit
Dosen Prodi Manajemen Keuangan Syariah, IAI PERIS Garut
Email : zakieshiddieqi@iaipersisgarut.ac.id

Received: 2025-07-31; Accepted: 2025-10-15; Published: 2025-12-23

Abstrak

Ketimpangan distribusi kekayaan masih menjadi persoalan krusial dalam pembangunan
ekonomi Indonesia, di mana pertumbuhan Produk Domestik Bruto (PDB) tidak selalu diiringi
dengan pemerataan kesejahteraan. Sistem ekonomi konvensional seperti kapitalisme dan
sosialisme dinilai belum berhasil menciptakan keadilan distribusi karena mengabaikan
dimensi moral dan spiritual. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep distribusi
kekayaan dalam perspektif ekonomi Islam sebagai alternatif atas kelemahan sistem distribusi
konvensional. Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research) dengan
pendekatan kualitatif deskriptif. Data diperoleh dari literatur-literatur yang relevan mengenai
ekonomi Islam, pertumbuhan ekonomi, dan distribusi pendapatan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa ekonomi Islam menyediakan mekanisme distribusi kekayaan yang lebih
komprehensif melalui instrumen zakat, infak, sedekah, wakaf (ZISWAF), dan sistem waris.
Instrumen-instrumen tersebut tidak hanya memiliki dimensi spiritual, tetapi juga berdampak
nyata dalam mengurangi ketimpangan dan meningkatkan kesejahteraan masyarakat.
Pendekatan distribusi Islam yang berbasis nilai-nilai keadilan sosial, solidaritas, dan tanggung
jawab kolektif, menawarkan solusi jangka panjang dalam membangun sistem distribusi
kekayaan yang adil dan berkelanjutan.

Kata Kunci: Distribusi Kekayaan, Ekonomi Islam, ZISWAF, Keadilan Sosial, Ketimpangan
Ekonomi

Abstract

Wealth inequality remains a critical issue in Indonesia's economic development, where Gross
Domestic Product (GDP) growth is not always accompanied by equitable welfare distribution.
Conventional economic systems, such as capitalism and socialism, have been deemed
inadequate in achieving distributive justice, as they often overlook moral and spiritual
dimensions. This study aims to analyze the concept of wealth distribution from an Islamic
economic perspective as an alternative to the limitations of conventional systems. The
research employs a qualitative descriptive method through a library research approach. Data
were collected from relevant literature on Islamic economics, economic growth, and income
distribution. The findings reveal that Islamic economics offers a more comprehensive
distribution mechanism through zakat, infaq, sadaqah, waqf (ZISWAF), and inheritance.
These instruments not only carry spiritual significance but also effectively reduce inequality
and enhance societal welfare. Islamic distribution emphasizes social justice, solidarity, and
collective responsibility, offering a long-term and ethical solution for building a just and
sustainable wealth distribution system.

Keywords: Wealth Distribution, Islamic Economics, ZISWAF, Social Justice, Economic
Inequality

Copyright © 2025 : At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management


mailto:mks@iaipersisgarut.ac.id
https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JIFM
mailto:zakieshiddieqi@iaipersisgarut.ac.id

At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management, Volume 1 (1), Tahun 2025 | 37

A. LATAR BELAKANG MASALAH

Pertumbuhan ekonomi kerap dijadikan indikator utama dalam menilai kemajuan
suatu negara. Namun, kenyataan menunjukkan bahwa pertumbuhan ekonomi yang
tinggi tidak serta-merta menjamin pemerataan kesejahteraan. Laporan World Bank
(2025) menyebutkan bahwa meskipun PDB Indonesia tumbuh sebesar 4,9% pada
triwulan I tahun 2025, ketimpangan konsumsi antarkelas sosial masih tinggi.
Konsumsi kelas menengah stagnan, sementara konsumsi kelompok terkaya dan
termiskin tumbuh 2-3% per tahun, menandakan kesenjangan yang kian melebar.
Ketimpangan ini diperparah oleh terbatasnya lapangan kerja berkualitas, 52%
pekerjaan baru yang tercipta pada tahun lalu berasal dari sektor bernilai tambah
rendah, sehingga gagal mendorong mobilitas ekonomi kelas menengah.

Ketimpangan distribusi pendapatan menjadi salah satu persoalan krusial yang
tidak hanya berdampak pada aspek ekonomi, tetapi juga pada stabilitas sosial dan
politik masyarakat. Data menunjukkan bahwa Gini Ratio Indonesia meningkat dari
0,32 (1999) ke 0,41 (2012), mencerminkan kesenjangan yang makin dalam dan
berpotensi mengganggu stabilitas sosial, politik, dan pertumbuhan jangka panjang (
Indonesia Economic Prospects: Fiscal Policy for Inclusive Growth, 2023). Temuan ini
diperkuat oleh analisis data panel terhadap 33 provinsi di Indonesia selama periode
2005—2018 yang dilakukan oleh Taresh et al. (2021) mengungkapkan bahwa
ketimpangan pendapatan memiliki hubungan yang signifikan terhadap berbagai
indikator sosial. Ketimpangan ini berdampak negatif terhadap pengangguran,
layanan dasar, dan kualitas pembangunan manusia, menandakan bahwa distribusi
pendapatan adalah isu multidimensi yang memengaruhi kohesi dan mobilitas sosial.

Permasalahan ketimpangan pendapatan tidak lepas dari dominasi paradigma
ekonomi konvensional. Baik kapitalisme maupun sosialisme memiliki kelemahan
dalam mewujudkan distribusi yang adil. Kapitalisme cenderung memperkuat
akumulasi kekayaan oleh elite, sementara sosialisme kerap menimbulkan inefisiensi
akibat sentralisasi yang berlebihan (Santoso, 2011). Dalam konteks Indonesia, Hiariej
(2006) menyoroti bahwa pascareformasi, peran negara lebih sebagai fasilitator
ekspansi kapital daripada agen distribusi keadilan, sehingga memperkuat
ketimpangan struktural. Temuan Sari dan Santoso (2024) menunjukkan bahwa
pertumbuhan PDB di berbagai provinsi tidak selalu diikuti oleh penurunan Gini
Ratio, menandakan bahwa pertumbuhan ekonomi belum menjamin pemerataan
kesejahteraan.

Ketimpangan pendapatan yang tinggi, lemahnya tata kelola pemerintahan, serta
maraknya praktik korupsi menjadi penyebab utama kemiskinan struktural di
Indonesia (Khasanah, 2021). Ketika pertumbuhan ekonomi tidak diiringi dengan
distribusi yang adil dan reformasi kelembagaan yang kuat, ketimpangan akan terus
mengakar dan menghambat tercapainya kesejahteraan yang merata. Paradigma
ekonomi konvensional yang terlalu berorientasi pada pertumbuhan materi terbukti
belum mampu menciptakan keadilan sosial secara menyeluruh, bahkan cenderung
memperbesar risiko ketegangan sosial, ketimpangan ekonomi, dan kerusakan
lingkungan.

Ekonomi Islam menawarkan pendekatan yang komprehensif dalam menjawab
persoalan ketimpangan distribusi pendapatan, yang tidak hanya berorientasi pada
efisiensi ekonomi, tetapi juga menekankan keadilan sosial, keseimbangan, dan



38 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi

tanggung jawab moral. Pendistribusian kekayaan telah diatur secara jelas dalam Al-
Qur’an melalui langkah-langkah yang bertujuan mencapai pemerataan kepemilikan
secara objektif di tengah masyarakat. Hal ini ditegaskan dalam Al-Qur’an Surat Al-
Hasyr ayat 7:

i LY 5 b 0,50 ¥ o8

Artinya: “..Agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja diantara

kamu..”

Ayat ini menjadi peringatan tegas bahwa kekayaan yang hanya berputar di
kalangan elite ekonomi bertentangan dengan prinsip keadilan sosial dalam Islam.
Pesan yang disampaikan sangat jelas, Islam menolak sistem yang memungkinkan
akumulasi harta secara berlebihan oleh segelintir orang, karena hal tersebut dapat
menimbulkan ketimpangan, ketidakadilan, dan pada akhirnya memicu kerusakan
sosial. Pemerataan bukan hanya sebuah nilai moral, tetapi juga strategi sistemik
untuk menjaga keseimbangan sosial. Salah satu bentuk pengaturannya adalah
hukum waris, yang menetapkan batas atas kekuasaan individu terhadap harta yang
dimilikinya. Ketentuan ini mengatur agar harta peninggalan tidak diwariskan hanya
kepada satu pihak, melainkan dibagi secara adil kepada para ahli waris sesuai dengan
ketentuan syariat. Dengan demikian, kekayaan yang ditinggalkan dapat tersebar
secara lebih merata di lingkungan keluarga dan masyarakat, mencegah terjadinya
konsentrasi kekayaan dalam satu tangan (Al-Qardawi, 1995).

Selain sistem waris, Islam juga menetapkan instrumen sosial ekonomi lain yang
memiliki fungsi distribusi yang kuat, yakni zakat, infaq, sedekah, dan wakaf. Keempat
instrumen ini dirancang untuk mengalihkan sebagian kekayaan dari kelompok yang
memiliki kelebihan harta kepada mereka yang membutuhkan. Lebih dari sekadar
amal pribadi, mekanisme ini juga berperan dalam mencegah terjadinya akumulasi
kekayaan hanya pada kelompok tertentu yang secara ekonomi dominan. A’yun, et al.
(2024) menegaskan bahwa Zakat, Infaq, Sedekah, dan Wakaf (ZISWAF) tidak hanya
merupakan bentuk ibadah vertikal kepada Tuhan, tetapi juga mencerminkan
kewajiban sosial (horizontal) dalam mewujudkan keadilan dan keseimbangan
ekonomi di masyarakat. ZISWAF menjadi instrumen konkret dalam distribusi
kekayaan yang membawa dampak langsung terhadap peningkatan kesejahteraan
kelompok rentan dan terciptanya pemerataan ekonomi. Oleh karena itu, zakat, infaq,
sedekah, dan wakaf bukanlah sekadar bentuk kepedulian individual, tetapi
merupakan bagian dari pilar sistem ekonomi Islam yang dirancang untuk menjaga
keseimbangan sosial, memperkuat solidaritas antarumat, dan mewujudkan keadilan
distributif yang berkelanjutan sesuai nilai-nilai syariat.

Permasalahan distribusi tidak hanya soal ekonomi, tetapi juga menyangkut
dimensi politik dan sosial. Ketika kekayaan terkonsentrasi di kalangan elite, struktur
sosial menjadi timpang dan relasi kuasa tidak setara. Penelitian Wahyuni (Analisis
Perbandingan Sistem Pajak Progressif dan Pajak Proporsional: Implikasi Terhadap
Keadilan Sosial, 2024) menunjukkan bahwa sistem pajak progresif lebih efektif
mengurangi kesenjangan dibanding pajak proporsional, meski keduanya memiliki
kelemahan, progresif berisiko menurunkan semangat kerja, sementara proporsional
kurang adil karena mengabaikan kemampuan ekonomi. Temuan ini menunjukkan
bahwa pendekatan pajak dalam sistem ekonomi konvensional masih memiliki
keterbatasan, karena belum menyentuh aspek keadilan sosial secara menyeluruh.



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management, Volume 1 (1), Tahun 2025 | 39

Saragih, Prasetya & Zein (2025) menyoroti kelemahan program redistribusi di
Indonesia, seperti PKH dan KIS, yang sering tidak tepat sasaran akibat lemahnya
pendataan. Subsidi energi, seperti LPG 3 kg dan BBM, justru lebih banyak dinikmati
oleh kelompok mampu. Hal ini menunjukkan bahwa kebijakan redistribusi
konvensional masih belum efektif dalam mencerminkan keadilan fiskal.

Pendekatan-pendekatan tersebut terbukti belum mampu mengatasi akar
struktural dari ketimpangan sosial ekonomi, terutama di negara berkembang seperti
Indonesia. Meskipun ekonomi Islam menawarkan seperangkat instrumen distribusi
yang khas, seperti zakat, infaq, sedekah, dan wakaf, kajian empiris tentang
efektivitasnya masih terbatas, sehingga potensi solusi dari prinsip Islam belum
tergarap optimal dalam wacana akademik. Oleh karena itu, penting untuk meninjau
bagaimana nilai-nilai etika ekonomi Islam dapat menjadi dasar dalam membangun
sistem distribusi yang adil dan berkelanjutan, khususnya dalam konteks
pertumbuhan ekonomi Indonesia. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
konsep distribusi kekayaan dalam perspektif ekonomi Islam sebagai alternatif
terhadap kegagalan sistem distribusi dalam paradigma ekonomi konvensional. Kajian
ini juga mengulas peran penting instrumen ZISWAF (zakat, infaq, sedekah, dan
wakaf), serta sistem waris sebagai mekanisme distribusi kekayaan yang tidak hanya
berfungsi spiritual, tetapi juga sosial ekonomi.

LANDASAN TEORI DAN PENGEMBANGAN HIPOTESIS

Pertumbuhan ekonomi merupakan suatu proses perubahan dalam struktur
perekonomian suatu negara yang berlangsung secara terus menerus menuju kondisi
yang lebih baik dalam kurun waktu tertentu. Pertumbuhan ini juga dapat diartikan
sebagai peningkatan kemampuan produksi suatu negara yang tercermin dari naiknya
pendapatan nasional (Abdullah, Canon, & Payu, 2024). Sedangkan menurut Mishkin
(dalam Mayangsari, et.al, 2021) pertumbuhan ekonomi merupakan salah satu
indikator utama yang lazim digunakan untuk mengukur keberhasilan suatu
pembangunan. Untuk menilai pertumbuhan ekonomi di tingkat nasional, digunakan
indikator Produk Domestik Bruto (PDB) riil, sedangkan di tingkat daerah digunakan
Produk Domestik Regional Bruto (PDRB) riil. Suatu negara dikatakan mengalami
pertumbuhan ekonomi yang positif apabila laju pertumbuhan PDB-nya melampaui
laju pertumbuhan penduduk. Hal ini menunjukkan bahwa peningkatan PDB tersebut
memberikan kontribusi nyata terhadap peningkatan kesejahteraan masyarakat.
Sebab, esensi dari pembangunan adalah mendorong peningkatan taraf hidup melalui
pertumbuhan produktivitas per kapita, pengembangan kualitas sumber daya
manusia, investasi fisik, serta perluasan kesempatan kerja (Todaro & Smith, 2011).

Pertumbuhan dan kesejahteraan ekonomi dipengaruhi oleh sejumlah faktor,
diantaranya: (1) Barang modal seperti mesin dan alat produksi sangat penting untuk
meningkatkan output dan efisiensi. (2) Kemajuan teknologi turut mendorong
pertumbuhan melalui efisiensi, inovasi produk, dan peningkatan mutu produksi. (3)
Tenaga kerja, terutama di negara berkembang, menjadi faktor dominan yang jika
didukung pendidikan dan kompetensi akan meningkatkan produktivitas. (4) Sumber
daya alam (SDA) perlu dimanfaatkan secara optimal untuk mendukung
pertumbuhan ekonomi. Manajemen ekonomi yang baik memungkinkan potensi SDA
dan jumlah penduduk besar seperti Indonesia dimaksimalkan. (5) Kewirausahaan



40 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi

berperan dalam membuka lapangan kerja, meningkatkan output nasional, dan
mendorong penerimaan negara. (6) Informasi ekonomi yang akurat dan cepat
membantu pengambilan keputusan yang efisien dan mendorong spesialisasi,
produktivitas, serta pembangunan ekonomi berkelanjutan (Zulfikar D, Adilah,
Berlian, & M., 2019).

Distribusi pendapatan adalah proses penyaluran kekayaan dari pemiliknya
kepada pihak yang berhak menerimanya, baik melalui mekanisme komersial maupun
dengan pendekatan yang menitikberatkan pada keadilan sosial. Tujuan utamanya
adalah untuk mencukupi kebutuhan hidup setiap individu Muslim dan mendorong
tercapainya kesejahteraan, yakni human falah (Kalsum, 2018). Ketimpangan
distribusi pendapatan merujuk pada perbedaan dalam jumlah pendapatan yang
diterima oleh masing-masing individu, yang mengakibatkan kesenjangan antara
kelompok masyarakat berpenghasilan tinggi dan rendah. Ketimpangan pendapatan
dapat menimbulkan berbagai persoalan sosial yang berimplikasi serius terhadap
kestabilan ekonomi, terutama jika tingkat ketimpangannya semakin tinggi (Maesza,
Saputro, & Suwarno, 2022). Ketimpangan pendapatan biasanya diukur
menggunakan indeks Gini, yang memiliki rentang nilai antara o hingga 1. Semakin
mendekati angka 0, menunjukkan bahwa distribusi pendapatan semakin merata di
antara seluruh penduduk. Sebaliknya, jika nilainya mendekati 1, hal tersebut
mencerminkan bahwa distribusi pendapatan sangat timpang atau tidak merata
(Rifaldo & Rejekiningsih, 2024).

Ketimpangan distribusi pendapatan, menurut Anti dan Anis (Anti & Anis, 2024)
tidak hanya berdampak pada aspek ekonomi, tetapi juga menimbulkan konsekuensi
serius dalam bidang sosial dan politik. Ketimpangan ini dapat memicu kecemburuan
sosial, kerusuhan, bahkan gerakan separatis, terutama di wilayah yang merasa
tertinggal. Selain itu, ketimpangan memperlemah kepercayaan masyarakat terhadap
pemerintah dan mendorong tuntutan perubahan struktural melalui jalur politik.
Perbedaan kesejahteraan antarwilayah juga menambah tekanan terhadap sistem
demokrasi dan keadilan fiskal. Dalam sistem demokrasi, ketimpangan ekonomi
sering kali beriringan dengan ketimpangan akses politik, di mana kelompok kaya
lebih mudah memengaruhi kebijakan publik, sementara kelompok miskin kesulitan
memperjuangkan kepentingannya. Akibatnya, ketimpangan pendapatan berpotensi
mengancam kohesi sosial, stabilitas politik, dan keadilan dalam kehidupan
berdemokrasi.

Sistem ekonomi konvensional, baik kapitalisme maupun sosialisme, sama- sama
menghadapi persoalan mendasar dalam mewujudkan distribusi kekayaan yang adil
dan efisien. Santoso (2011) menjelaskan bahwa meskipun kedua sistem ini bertolak
belakang secara ideologis, keduanya menunjukkan kegagalan struktural dalam
menjawab tantangan keadilan distribusi dan efisiensi ekonomi. Kapitalisme, yang
mengedepankan kepemilikan individu dan mekanisme pasar bebas, sering kali
menciptakan akumulasi kekayaan di tangan segelintir elite dan marginalisasi
kelompok rentan. Mekanisme pasar tidak selalu menjamin distribusi yang merata,
justru memperbesar kesenjangan sosial karena keuntungan lebih banyak dinikmati
oleh pemilik modal, bukan oleh pelaku ekonomi produktif di lapisan bawah.
Sosialisme dalam praktiknya, terutama yang berbasis sistem komando seperti di Uni
Soviet dan Republik Rakyat Tiongkok, menghadapi hambatan serius dalam aspek



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management, Volume 1 (1), Tahun 2025 | 41

efisiensi dan inovasi. Intervensi negara yang berlebihan, struktur birokrasi yang
kaku, serta tidak adanya kompetisi pasar telah menyebabkan lambatnya respons
terhadap perubahan ekonomi dan lemahnya daya saing. Ketika seluruh kebijakan
ekonomi tersentralisasi, sistem menjadi tidak fleksibel dan sering kali gagal
memahami kebutuhan riil masyarakat, yang justru memperlemah daya dorong
pembangunan. Lemahnya insentif bagi pelaku usaha dalam sistem ini turut
menurunkan semangat produktivitas dan kreativitas. Dengan demikian, kegagalan
kapitalisme dalam mewujudkan keadilan menegaskan pentingnya pendekatan
ekonomi alternatif. Salah satu pendekatan yang ditawarkan adalah sistem ekonomi
berbasis bagi hasil, yang tidak hanya menjunjung prinsip efisiensi dan keadilan,
tetapi juga menempatkan nilai moral dan spiritual sebagai landasan utama (Santoso,
2011).

Sedangkan menurut Kalsum (2018) Sistem ekonomi kapitalis (al-ra’su maliyah)
menekankan kebebasan kepemilikan individu tanpa batas, selama tidak melanggar
hak milik orang lain. Setiap orang bebas mengakumulasi dan menggunakan
kekayaan berdasarkan kemampuannya sendiri. Namun, sistem ini tidak mengaitkan
aktivitas ekonomi dengan nilai moral atau norma-norma etika, sehingga berpotensi
menimbulkan ketimpangan. Dalam praktiknya, sistem kapitalis cenderung
menguntungkan pemilik modal besar, karena kebijakan negara kerap berpihak pada
kepentingan konglomerat. Akibatnya, distribusi kekayaan menjadi tidak merata dan
menciptakan jurang sosial yang makin dalam. Ketimpangan ini mencerminkan
kegagalan sistem kapitalis dalam menciptakan keadilan ekonomi bagi seluruh lapisan
masyarakat.

Lebih lanjut Kalsum (2018) menjelaskan sistem ekonomi sosialis (al- istirakiyah)
menolak kepemilikan individu atas alat produksi utama dan kekayaan dalam jumlah
besar, termasuk pembatasan terhadap warisan. Kepemilikan pribadi hanya diizinkan
pada sektor-sektor kecil, seperti alat sederhana dan sebidang tanah terbatas. Dalam
sistem ini, negara sepenuhnya mengatur distribusi pendapatan, alokasi investasi,
serta pengelolaan kekayaan tanpa mempertimbangkan kontribusi, keterampilan,
maupun etos kerja masyarakat. Karena tidak adanya ruang untuk persaingan dan
prestasi individual, motivasi kerja dan produktivitas menurun drastis. Kebijakan
yang terlalu sentralistik menyebabkan lemahnya inovasi dan pertumbuhan ekonomi.
Dengan dalih keadilan kolektif, hak milik individu dihapuskan, sementara seluruh
kekuasaan atas aset diserahkan kepada negara. Akibatnya, pemerataan yang
diharapkan justru tidak tercapai secara nyata. Dengan demikian, sistem sosialis sama
seperti kapitalis, keduanya belum mampu menciptakan distribusi pendapatan dan
kekayaan yang benar-benar adil dan merata.

Konsep pertumbuhan ekonomi dalam Islam menurut Zulfikar D, et al. (2019)
tidak hanya berfokus pada peningkatan materi, tetapi juga mencakup kematangan
spiritual dan keseimbangan sosial. Tujuan utama pertumbuhan dalam pandangan
Islam mencakup stabilitas ekonomi, keadilan distribusi, penciptaan lapangan kerja
yang memadai, dan kepedulian terhadap lingkungan. Lebih lanjut Zulfikar
menjelaskan prinsip-prinsip pertumbuhan dan pembangunan ekonomi Islam
menekankan keseimbangan antara aspek material, spiritual, dan moral.
Pembangunan tidak hanya fokus pada ekonomi semata, tetapi juga pada lingkungan
kultural dan kemanusiaan. Islam menekankan pentingnya optimalisasi sumber daya



42 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi

yang telah dianugerahkan Allah untuk kesejahteraan bersama, sekaligus menjaga
keberlanjutannya. Fokus utama pembangunan adalah pengembangan manusia
seutuhnya, baik fisik, intelektual, maupun spiritual, serta pemberdayaan alam
sebagai amanah. Dengan demikian, pembangunan ekonomi Islam bertujuan
meningkatkan derajat manusia, tidak hanya dalam kehidupan dunia, tetapi juga
sebagai bekal menuju akhirat.

Distribusi kekayaan dalam sistem pendapatan dan ekonomi Islam menurut
Kalsum (2018) memiliki keterkaitan yang kuat dengan nilai-nilai moral Islam, yang
berfungsi sebagai sarana untuk meraih kesejahteraan hidup, baik di dunia maupun di
akhirat (falah). Prinsip distribusi menurut M. Anas Zarqa (dalam Kalsum, 2018)
menekankan bahwa distribusi kekayaan dalam ekonomi Islam tidak hanya dilandasi
oleh pertimbangan ekonomi semata, tetapi juga bersifat etis dan bertujuan menjaga
keseimbangan sosial. Ia mengidentifikasi beberapa prinsip:

1. Distribusi diarahkan untuk memenuhi kebutuhan dasar seluruh makhluk
sebagai bentuk realisasi keadilan sosial yang menjadi bagian dari maqashid syariah,
yaitu menjaga lima hal pokok: agama, akal, harta, jiwa, dan keturunan. Sayangnya,
tidak semua individu, terutama dari kalangan miskin, mampu memenuhi kebutuhan
tersebut. Ibnu Hazm mengingatkan bahwa kemiskinan kerap muncul ketika
kebutuhan hidup lebih besar daripada pendapatan yang diperoleh. Ketimpangan ini
bisa memburuk ketika kelompok kaya memiliki pengaruh besar dalam sistem
administrasi dan ekonomi, sehingga memperparah kesenjangan dan mengancam
stabilitas sosial.

2. Distribusi memberikan efek positif bagi pemberi, seperti dalam zakat yang
tidak hanya menyucikan jiwa dan harta (tazkiyah), tetapi juga memperkuat keimanan
serta menumbuhkan rasa peduli terhadap sesama.

3. Distribusi menciptakan kebaikan dan keharmonisan dalam masyarakat
dengan mempererat hubungan antara pihak yang memiliki dan yang membutuhkan.

4. Distribusi berperan penting dalam mengurangi ketimpangan kekayaan dan
pendapatan di masyarakat.

5. Distribusi mendorong pemanfaatan sumber daya alam dan aset tetap secara
lebih bijak dan produktif.

6. Pemberian yang tepat sasaran, distribusi mampu memberikan harapan dan
motivasi kepada penerima, sehingga menjadi sarana pemberdayaan, bukan sekadar
bantuan pasif.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada penelaahan
terhadap literatur-literatur yang relevan mengenai pertumbuhan ekonomi dan
distribusi pendapatan dalam perspektif ekonomi Islam. Penelitian ini bertujuan
untuk menganalisis dan merumuskan konsep pertumbuhan ekonomi serta distribusi
pendapatan dari sudut pandang Islam.

Subjek penelitian berupa sumber-sumber literatur utama dan sekunder yang
relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, dan dokumen lain yang berkaitan dengan
ekonomi Islam, pertumbuhan ekonomi, dan distribusi pendapatan (Sulung &
Muspawi, 2024). Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen, yaitu dengan



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management, Volume 1 (1), Tahun 2025 | 43

menelaah dan mencatat isi literatur-literatur terkait. Peneliti mengakses berbagai
sumber pustaka baik cetak maupun digital dari perpustakaan kampus, jurnal online,
serta karya-karya para ahli ekonomi Islam.

Data yang terkumpul dianalisis menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif,
dengan tahapan analisis meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan (Nasution, 2023). Analisis dilakukan dengan menelaah keterkaitan
antara konsep pertumbuhan ekonomi, distribusi pendapatan, serta etika distribusi
dalam sistem ekonomi Islam. Untuk menjaga validitas dan reliabilitas penelitian,
peneliti menggunakan teknik triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan
berbagai referensi yang berbeda untuk memperkuat temuan (Robert, 2014:120).
Selain itu, peneliti memastikan bahwa setiap kutipan dan rujukan bersumber dari
karya yang kredibel dan relevan secara ilmiah.

Diskusi dan Implikasi

1. Pertumbuhan Ekonomi dalam Pandangan Ekonomi Islam

Pertumbuhan ekonomi dalam Islam tidak sekadar dipahami sebagai peningkatan
kuantitatif terhadap indikator makro seperti Produk Domestik Bruto (PDB) atau
volume output produksi sebagaimana lazim dalam teori ekonomi konvensional.
Islam memandang pertumbuhan ekonomi sebagai proses yang sarat dengan nilai
moral dan spiritual. Sebagaimana dikemukakan oleh Zarqga (dalam Kalsum, 2018),
pertumbuhan dalam ekonomi Islam diarahkan untuk mencapai falah, yakni
kesejahteraan menyeluruh yang mencakup dimensi duniawi dan ukhrawi. Oleh
karena itu, pertumbuhan tidak hanya diukur dari seberapa besar peningkatan
investasi, kemajuan teknologi, atau perluasan tenaga kerja, tetapi juga dari seberapa
jauh proses tersebut mampu mewujudkan maslahat dan barakah— yakni kebaikan
yang meluas dan keberkahan yang berkelanjutan. Dalam kerangka ini, keadilan sosial
dan keseimbangan distribusi kekayaan menjadi bagian integral dari indikator
pertumbuhan, sehingga pembangunan ekonomi tidak menjadi eksklusif dan hanya
menguntungkan segelintir pihak, melainkan inklusif dan bermanfaat bagi seluruh
lapisan masyarakat.

Gunawan (2020) menegaskan bahwa pertumbuhan ekonomi dalam perspektif
Islam bertumpu pada empat asas utama yang membedakannya secara mendasar dari
konsep pertumbuhan dalam ekonomi konvensional. Keempat asas tersebut adalah
tauhid, yaitu pengakuan atas keesaan Tuhan yang menjadi dasar orientasi hidup
manusia; rububiyyah, yakni keyakinan bahwa Allah adalah pengatur dan pemelihara
seluruh aspek kehidupan, termasuk perekonomian; khalifah, yang mengandung
makna bahwa manusia diberi amanah untuk memakmurkan bumi dengan penuh
tanggung jawab; serta tazkiyah, yakni proses penyucian diri dan masyarakat dari
praktik yang merusak secara moral maupun sosial. Berdasarkan asas-asas ini,
pertumbuhan ekonomi dalam Islam tidak diposisikan semata-mata sebagai
pencapaian material, melainkan sebagai bagian dari proses ibadah yang menyeluruh
dan tanggung jawab sosial terhadap sesama. Pertumbuhan yang Islami adalah
pertumbuhan yang mendukung keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan bagi
seluruh umat manusia. Oleh karena itu, setiap bentuk pembangunan yang hanya
menguntungkan kelompok tertentu, memperlebar kesenjangan, atau menciptakan
ketimpangan struktural dipandang bertentangan dengan esensi pertumbuhan dalam



44 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi

Islam. Pertumbuhan yang sejati adalah pertumbuhan yang membawa keberkahan
(barakah), memperkuat solidaritas sosial, dan menjaga kelestarian ciptaan sebagai
bentuk amanah dari Sang Pencipta.

Zulfikar, et al (2019) menjelaskan bahwa pembangunan ekonomi dalam
perspektif Islam tidak dapat dilepaskan dari dimensi moral, sosial, dan lingkungan
yang saling terkait dan harus dijalankan secara seimbang. Pertumbuhan ekonomi
yang ideal bukan hanya ditandai oleh peningkatan angka-angka makroekonomi,
tetapi juga oleh sejauh mana pertumbuhan tersebut mampu menciptakan
pemerataan kesejahteraan di masyarakat, membuka akses lapangan kerja yang adil,
serta menjaga amanah terhadap sumber daya alam yang dimiliki. Selain itu,
pertumbuhan yang bersifat islami juga ditandai oleh terciptanya keharmonisan
dalam hubungan antarmanusia, yang menjunjung tinggi prinsip persaudaraan dan
solidaritas sosial.

Konsep pertumbuhan ekonomi dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari prinsip
takaful (jaminan sosial) dan tadamun (solidaritas), dua nilai fundamental yang
memperkuat misi keadilan sosial dalam sistem ekonomi Islam. Kedua konsep ini
menurut Gunawan (2020) menekankan pentingnya tanggung jawab kolektif umat
dalam menjamin kesejahteraan sesama, terutama kelompok yang lemah dan
termarjinalkan. Prinsip takaful mengajarkan bahwa setiap individu memiliki
kewajiban untuk saling menanggung beban dan menjamin kelangsungan hidup
masyarakat secara adil, sementara tadamun menekankan ikatan solidaritas sosial
yang melahirkan rasa empati dan kepedulian antarkelompok masyarakat.
Implementasi praktis dari nilai-nilai ini diwujudkan melalui instrumen-instrumen
ekonomi Islam seperti zakat, infaq, dan wakaf, yang berfungsi sebagai sarana
distribusi kekayaan tidak hanya secara material, tetapi juga secara spiritual. Zakat,
sebagai kewajiban finansial, mengalirkan harta dari kelompok yang berkecukupan
kepada mereka yang membutuhkan, memperkecil kesenjangan dan memperkuat
kohesi sosial. Infaq dan sedekah, sebagai bentuk pemberian sukarela, memperluas
ruang partisipasi masyarakat dalam mendukung kesejahteraan bersama. Sementara
itu, wakaf berfungsi sebagai instrumen pembangunan jangka panjang yang
menghasilkan manfaat berkelanjutan bagi pendidikan, kesehatan, dan pelayanan
sosial. Dengan demikian, melalui takaful dan tadamun, pertumbuhan ekonomi dalam
Islam menjadi sarana mewujudkan keadilan distributif yang inklusif, menjunjung
tinggi nilai moral, dan memperkuat solidaritas umat dalam kerangka keberkahan dan
keseimbangan sosial.

Prinsip distribusi kekayaan dalam ekonomi Islam, sebagaimana dijelaskan oleh
Kalsum (2018) berfungsi sebagai bentuk koreksi atas kelemahan sistem ekonomi
konvensional, baik kapitalisme maupun sosialisme. Kapitalisme cenderung
mengabaikan aspek moral dengan membiarkan akumulasi kekayaan terjadi tanpa
batas, sementara sosialisme terlalu sentralistik sehingga membatasi inisiatif individu.
Dalam konteks ini, Islam menawarkan pendekatan distribusi yang bersifat adil dan
seimbang, dengan tujuan utama untuk memenuhi kebutuhan dasar masyarakat,
mengurangi kesenjangan ekonomi, dan memperkuat solidaritas sosial. Distribusi
kekayaan dalam Islam tidak hanya bersifat material, tetapi juga memiliki dimensi
spiritual yang kuat, sebagaimana tercermin dalam praktik zakat, sedekah, dan
instrumen sosial lainnya. Melalui pendekatan ini, Islam mendorong terbentuknya



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management, Volume 1 (1), Tahun 2025 | 45

masyarakat yang inklusif, partisipatif, dan berkeadilan, di mana kesejahteraan tidak
hanya menjadi milik segelintir orang, tetapi tersebar merata demi kemaslahatan
bersama.

Dengan demikian, pertumbuhan ekonomi dalam perspektif Islam bukanlah
sekadar peningkatan indikator-indikator ekonomi secara numerik, tetapi sebuah
proses komprehensif yang bertujuan mewujudkan kesejahteraan yang berkeadilan,
berkelanjutan, dan penuh keberkahan. Pertumbuhan ini menempatkan nilai-nilai
moral, spiritual, dan sosial sebagai fondasi utama, sehingga setiap aktivitas ekonomi
diarahkan untuk mendukung tercapainya falah bagi seluruh umat manusia. Dalam
kerangka ini, pembangunan ekonomi harus mampu menjaga keseimbangan antara
kepentingan individu dan kepentingan kolektif, antara eksploitasi sumber daya alam
dengan kelestariannya, serta antara kemajuan teknologi dengan perlindungan nilai-
nilai kemanusiaan. Melalui penerapan prinsip-prinsip seperti takaful, tadamun, dan
distribusi kekayaan yang adil, Islam berupaya menghapus ketimpangan struktural
dan menciptakan peluang ekonomi yang merata. Dengan demikian, pertumbuhan
ekonomi tidak hanya menghasilkan peningkatan kemakmuran materiil, tetapi juga
membangun harmoni sosial, memperkuat solidaritas, dan menjaga amanah sebagai
khalifah di bumi. Paradigma ini menawarkan alternatif yang lebih holistik
dibandingkan dengan sistem ekonomi konvensional, karena mengintegrasikan
dimensi duniawi dan ukhrawi dalam setiap tahap pembangunan, memastikan bahwa
pertumbuhan ekonomi tidak hanya memberi manfaat jangka pendek, tetapi juga
membawa maslahat dan keberkahan yang berkesinambungan.

2. Distribusi Kekayaan dalam Islam

Distribusi kekayaan dalam Islam bukan sekadar proses penyaluran aset dari
pihak yang memiliki kepada yang membutuhkan, melainkan merupakan bagian
integral dari misi keadilan sosial dan spiritual dalam masyarakat. Seperti dijelaskan
oleh Kalsum (2018), distribusi dalam Islam mencakup lebih dari aspek kuantitatif, ia
mengandung nilai keadilan, keberkahan, dan kesejahteraan (falah) sebagai tujuan
utama. Distribusi diarahkan untuk memenuhi kebutuhan dasar manusia, sekaligus
membentuk masyarakat yang maslahat dan seimbang secara sosial serta spiritual.
Namun dalam praktiknya, ketimpangan distribusi kekayaan yang terus melebar telah
menimbulkan berbagai dampak sosial dan ekonomi yang serius. Ketimpangan
ekonomi berkontribusi besar terhadap terciptanya kesenjangan sosial, kecemburuan
antar kelompok masyarakat, dan bahkan dapat memicu instabilitas sosial politik,
termasuk kerusuhan serta ketidakpercayaan terhadap pemerintah. Ketimpangan ini
bukan hanya menghambat pemerataan kesejahteraan, tetapi juga mengganggu
kohesi sosial dan keadilan politik.

Kondisi ini diperparah oleh kegagalan sistem ekonomi konvensional dalam
mengelola distribusi kekayaan secara adil. Sistem kapitalisme, misalnya, terlalu
menekankan pada kebebasan kepemilikan individu tanpa batas moral, sehingga
menciptakan akumulasi kekayaan di tangan segelintir elite dan meminggirkan
kelompok rentan. Sementara itu, sosialisme yang bertumpu pada penguasaan negara
secara sentralistik terhadap alat produksi telah terbukti menghambat efisiensi dan
inovasi karena lemahnya insentif dan kompetisi. Meskipun kedua sistem tersebut



46 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi

memiliki pendekatan yang berbeda secara ideologis, keduanya sama-sama gagal
mewujudkan distribusi kekayaan yang adil dan inklusif.

Islam menawarkan sistem distribusi yang berpijak pada prinsip keadilan
sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Al-Hasyr: 7:

i LY 5 b 0,50 ¥ o8

Artinya: “..Agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja diantara

kamu..”

Ayat ini menjadi landasan kuat bahwa dalam pandangan Islam, kekayaan tidak
boleh bersirkulasi secara eksklusif dalam kalangan elite, tetapi harus tersebar secara
merata agar menciptakan keadilan sosial yang sesungguhnya. Sebagaimana
dijelaskan oleh Kalsum (2018), prinsip ini mencerminkan komitmen Islam terhadap
keadilan distributif yang menjangkau seluruh lapisan masyarakat, khususnya
kelompok miskin dan termarjinalkan, serta mencegah munculnya jurang
kesenjangan yang membahayakan stabilitas sosial. Dengan demikian, konsep
distribusi kekayaan dalam Islam tidak hanya lebih adil secara moral dan spiritual,
tetapi juga lebih efektif dalam menciptakan keseimbangan ekonomi dan harmoni
sosial dibandingkan dengan pendekatan sistem ekonomi konvensional.

Tujuan distribusi kekayaan dalam Islam secara spesifik dijelaskan oleh Mubarok,
et al. (2024) yaitu: (1) mengentaskan kemiskinan dengan menyalurkan kekayaan
kepada kelompok rentan; (2) menjamin akses yang adil terhadap pendidikan,
kesehatan, dan peluang ekonomi; (3) mencegah eksploitasi melalui pelarangan riba
dan penekanan pada kerja sama yang adil; (4) meningkatkan produktivitas berbasis
kemanfaatan sosial; dan (5) menopang stabilitas ekonomi melalui distribusi yang
merata guna mencegah konflik sosial dan ketimpangan struktural.

Islam menawarkan suatu pendekatan ekonomi yang bersifat menyeluruh, tidak
hanya fokus pada efisiensi produksi dan keseimbangan pasar, tetapi juga
mengintegrasikan nilai-nilai moral dan spiritual dalam setiap aspek pengelolaan
kekayaan. Salah satu manifestasi nyata dari prinsip ini adalah penerapan instrumen
ZISWAF (zakat, infaq, sedekah, dan wakaf) dan warisan sebagai mekanisme
distribusi kekayaan yang adil, berkelanjutan, dan pro rakyat. Instrumen-instrumen
ini tidak sekadar bersifat ekonomis, melainkan juga berfungsi sebagai penguat
solidaritas sosial dan jembatan untuk memperkuat hubungan antarkelompok
masyarakat.

Zakat merupakan salah satu instrumen utama dalam sistem distribusi kekayaan
menurut ajaran Islam. Sebagai bagian dari rukun Islam, zakat memiliki peran sentral
dalam mengurangi kemiskinan dan menjembatani kesenjangan sosial dalam
masyarakat (A.A & Rosidta, 2023). Kewajiban ini dikenakan kepada individu yang
hartanya telah mencapai nisab sesuai dengan ketentuan syariat, dengan jumlah yang
telah ditentukan. Penyaluran zakat harus diberikan kepada delapan golongan (asnaf)
mencakup fakir, miskin, amil zakat, mu’allaf, hamba sahaya, orang yang berutang,
pejuang di jalan Allah, dan musafir, yang disebutkan secara jelas dalam Al- Qur’an,
yaitu dalam Surah At-Taubah ayat 60:

5 A o 33 Ty S 3 20,0 0 W ol oSl Sl il e
GrSs e B3 AT 3 Dalay § 4,200



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management, Volume 1 (1), Tahun 2025 | 47

Artinya: Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, orang- orang
miskin, pengurus-pengurus zakat, para mu'allaf yang dibujuk hatinya, untuk (memerdekakan)
budak, orang-orang yang berhutang, untuk jalan Allah dan untuk mereka yuang sedang dalam
perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah, dan Allah Maha Mengetahui lagi
Maha Bijaksana.

Zakat tidak semata-mata merupakan wujud ketaatan spiritual, melainkan juga
berperan sebagai alat yang efektif dalam mendistribusikan kembali pendapatan
secara adil. Apabila pendistribusian zakat dilakukan secara tepat sasaran, zakat
berpotensi besar dalam meningkatkan taraf hidup kaum fakir dan miskin, serta
mendorong kemandirian ekonomi mereka. Namun demikian, dalam
implementasinya, efektivitas zakat masih menghadapi sejumlah tantangan,
khususnya dalam aspek pengelolaan dan transparansi lembaga zakat. Tidak sedikit
masyarakat yang memilih menyalurkan zakat secara langsung karena kurangnya
kepercayaan terhadap lembaga resmi. Fenomena ini menegaskan pentingnya
reformasi dan perbaikan tata kelola lembaga zakat agar mampu menjamin distribusi
kekayaan yang adil, transparan, dan dapat dipercaya oleh masyarakat luas (Akbar &
Winarsa, 2024). Pengelolaan zakat yang dilakukan secara optimal tidak hanya
merefleksikan aspek ketaatan spiritual umat Islam, tetapi juga memiliki peran
strategis dalam upaya menanggulangi kemiskinan yang bersifat struktural. Ketika
zakat disalurkan secara tepat sasaran dan transparan, mekanisme ini mampu
mendistribusikan kekayaan secara lebih merata, sehingga mencegah penumpukan
sumber daya ekonomi hanya di tangan segelintir pihak (Sri, Abd Majid, & Ridwan,
2023). Dengan demikian, zakat dapat menjadi salah satu solusi konkret dalam
mewujudkan keadilan sosial dan kesejahteraan ekonomi yang berkelanjutan di
tengah masyarakat. Zakat berperan sebagai alat redistribusi yang efektif melalui dua
aspek utama. Pertama, sebagai kewajiban bagi yang hartanya mencapai nisab, zakat
sebesar 2,5% per tahun membantu mengurangi ketimpangan ekonomi dengan
menyalurkan kekayaan dari orang kaya kepada yang membutuhkan. Kedua, zakat
mendorong pemerataan kesejahteraan sosial dengan meningkatkan daya beli
masyarakat miskin dan memperkuat solidaritas sosial melalui praktik berbagi secara
terstruktur (Mubarok, Taufikurrahman, & Panorama, 2024).

Instrumen lain yang turut memainkan peran penting dalam pendistribusian
kekayaan adalah infaq dan shadaqah. Berbeda dengan zakat yang memiliki ketentuan
nisab dan haul, infaq dan shadaqah lebih bersifat fleksibel karena tidak dibatasi oleh
jumlah maupun waktu tertentu. Akbar, et al (2024) mendefinisikan Infaq pada
pengeluaran harta di jalan Allah yang dapat diberikan kapan saja kepada siapa saja
yang membutuhkan, sedangkan shadagah memiliki cakupan yang lebih luas,
mencakup segala bentuk kebaikan, baik berupa materi maupun non materi. Lebih
lanjut Akbar menjelaskan, Infaq dan shadagah bertujuan untuk memperkuat
solidaritas sosial dan membantu mengurangi jurang kesenjangan antara kelompok
kaya dan miskin. Meski demikian, tantangan utama dalam memaksimalkan potensi
infaq dan shadagah adalah masih rendahnya kesadaran masyarakat untuk berbagi
secara konsisten. Oleh karena itu, diperlukan upaya edukasi yang lebih masif
mengenai urgensi berinfaq dan bershadaqah sebagai bagian integral dari praktik
ekonomi Islam yang berlandaskan keadilan sosial (Anggraini & Sisdianto, 2024).

Infak dan sedekah, berperan penting dalam menciptakan distribusi kekayaan
yang lebih adil. Pertama, ketiganya membantu mengurangi kesenjangan ekonomi



48 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi

dengan menyalurkan harta dari orang kaya ke yang membutuhkan. Kedua, praktik
ini membangun kesadaran sosial dan semangat gotong royong. Ketiga, dana dari
zakat, infak, dan sedekah dapat digunakan untuk pemberdayaan ekonomi
masyarakat miskin melalui bantuan usaha atau proyek sosial. Keempat, redistribusi
ini mendorong kesejahteraan kolektif dengan menurunkan kemiskinan dan
meningkatkan akses terhadap layanan dasar (Mubarok, Taufikurrahman, &
Panorama, 2024).

Wakaf juga memiliki peranan strategis dalam mewujudkan distribusi kekayaan
yang berkeadilan. Wakaf merupakan penyerahan kepemilikan harta yang bersifat
permanen, tidak boleh diwariskan atau diperjualbelikan, dengan tujuan untuk
dimanfaatkan demi kepentingan umum (Akbar & Winarsa, 2024). Melalui konsep
wakaf produktif, aset wakaf dikelola secara profesional dan hasilnya dialokasikan
untuk sektor-sektor vital seperti pendidikan, layanan kesehatan, serta pemberdayaan
ekonomi masyarakat. Pendekatan ini telah terbukti efektif dalam mengatasi
ketimpangan sosial. Namun demikian, pelaksanaan wakaf di banyak negara Muslim,
termasuk Indonesia, masih dihadapkan pada berbagai tantangan seperti isu legalitas,
kurangnya kapasitas manajerial para pengelola, serta rendahnya pemahaman
masyarakat terhadap wakaf (Paksi, Agelia, Natasya, & Tambunan, 2025). Oleh sebab
itu, dengan mendorong pengelolaan wakaf yang transparan, profesional, dan
akuntabel, potensi wakaf dalam menciptakan distribusi kekayaan yang lebih adil dan
berkelanjutan dapat dioptimalkan.

Sistem pewarisan dalam Islam turut memberikan kontribusi penting dalam
pemerataan kekayaan. Mekanisme pembagian harta warisan telah ditetapkan secara
rinci dalam Al-Qur’an, khususnya pada Surat An-Nisa ayat 11 dan 12:

Ed
e VL

P> %/ Ao 417 s i 5= P PR £ 73] 5 _E s bz g 2
LIS ofs A5 G L g3l ol 63 Dl 88 0p GVl bs g SA UG 3 AT iKp s
c

-

¢ I AP LI < BV R APt o )
&M\ L&.@-vf '.L>/-j P ‘/\gj.")}) M\ L@.l_é Ow\}j

Artinya: Allah mensyari'atkan bagimu tentang (pembagian pusaka untuk) anak- anakmu.
Yaitu: bahagian seorang anak lelaki sama dengan bagahian dua orang anak perempuan; dan
Jika anak itu semuanya perempuan lebih dari dua, maka bagi mereka dua pertiga dari harta
yang ditinggalkan; jika anak perempuan itu seorang saja, maka ia memperoleh separo harta.
Dan untuk dua orang ibu-bapa, bagi masing-masingnya seperenam dari harta yang
ditinggalkan, jika yang meninggal itu mempunyai anak; jika orang yang meninggal tidak
mempunyai anak dan ia diwarisi oleh ibu-bapanya (saja), maka ibunya mendapat sepertiga;
Jjika yang meninggal itu mempunyai beberapa saudara, maka ibunya mendapat seperenam.



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management, Volume 1 (1), Tahun 2025 | 49

(Pembagian-pembagian tersebut di atas) sesudah dipenuhi wasiat yang ia buat atau (dan)
sesudah dibayar hutangnya. (Tentang) orang tuamu dan anak-anakmu, kamu tidak
mengetahui siapa di antara mereka yang lebih dekat (banyak) manfaatnya bagimu. Ini adalah
ketetapan dari Allah. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana. Dan bagimu
(suami-suami) seperdua dari harta yang ditinggalkan oleh isteri-isterimu, jika mereka tidak
mempunyai anak. Jika isteri-isterimu itu mempunyai anak, maka kamu mendapat seperempat
dari harta yang ditinggalkannya sesudah dipenuhi wasiat yang mereka buat atau (dan) seduah
dibayar hutangnya. Para isteri memperoleh seperempat harta yang kamu tinggalkan jika
kamu tidak mempunyai anak. Jika kamu mempunyai anak, maka para isteri memperoleh
seperdelapan dari harta yang kamu tinggalkan sesudah dipenuhi wasiat yang kamu buat atau
(dan) sesudah dibayar hutang-hutangmu. Jika seseorang mati, baik laki-laki maupun
perempuan yang tidak meninggalkan ayah dan tidak meninggalkan anak, tetapi mempunyat
seorang saudara laki-laki (seibu saja) atau seorang saudara perempuan (seibu saja), maka
bagi masing-masing dari kedua jenis saudara itu seperenam harta. Tetapi jika saudara-
saudara seibu itu lebih dari seorang, maka mereka bersekutu dalam yang sepertiga itu,
sesudah dipenuhi wasiat yang dibuat olehnya atau sesudah dibayar hutangnya dengan tidak
memberi mudharat (kepada ahli waris). (Allah menetapkan yang demikian itu sebagai) syari'at
yang benar-benar dari Allah, dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha Penyantun.

Ayat-ayat dalam Surat An-Nisa ayat 11 dan 12 bertujuan untuk menjamin bahwa
harta peninggalan dibagikan secara adil kepada para ahli waris, tanpa menimbulkan
ketidakadilan atau ketertindasan bagi salah satu pihak. Sistem warisan dalam Islam
menolak terjadinya monopoli harta oleh satu individu saja, melainkan menekankan
pembagian kekayaan yang proporsional sesuai dengan derajat kekerabatan masing-
masing ahli waris. Mekanisme ini menjadikan warisan sebagai instrumen penting
dalam mewujudkan pemerataan kekayaan dalam masyarakat. Namun demikian,
pelaksanaan hukum waris Islam di lapangan masih menghadapi berbagai tantangan.
Di antaranya adalah rendahnya pemahaman masyarakat terhadap ketentuan faraid
serta munculnya konflik internal dalam keluarga yang kerap menghambat proses
pembagian harta. Oleh karena itu, diperlukan edukasi dan pendampingan yang lebih
masif dari para ahli atau lembaga berwenang agar tujuan utama dari distribusi
kekayaan melalui sistem warisan Islam dapat diwujudkan secara adil dan
berkelanjutan (Karmaen, 2024).

Dalam perspektif ekonomi Islam, etika tidak hanya diukur dari efisiensi dan
rasionalitas, tetapi juga dari kesesuaian suatu kebijakan atau sistem ekonomi
terhadap lima tujuan utama syariat Islam (maqgashid syariah), yaitu: menjaga agama
(hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta
(hifz al-mal). Penelitian yang dilakukan oleh Mustafida et al (2020) menekankan
bahwa sistem distribusi ekonomi dalam Islam seperti ZISWAF selaras dengan
magqashid syariah karena: (1) zakat dan sedekah menjaga harta dan jiwa, dengan
menyalurkan kekayaan dari kelompok mampu kepada yang lemah secara langsung
dan bermartabat (hifz al-mal, hifz al-nafs); (2) Infak dan wakaf mendukung
pendidikan dan kesehatan, berkontribusi terhadap perlindungan akal dan keturunan
(hifz al-‘aql, hifz al-nasl); (3) Pendistribusian kekayaan dilakukan tanpa unsur riba,
spekulasi, atau penumpukan aset, sehingga menjamin keadilan dan keberlanjutan
sistem ekonomi Islam. Lebih lanjut ia menjelaskan, dalam maqashid syariah,
distribusi kekayaan adalah bentuk ibadah yang tidak hanya menumbuhkan
solidaritas sosial, tetapi juga mengarahkan pertumbuhan ekonomi ke arah yang adil
dan berkeadaban. Sebagai contoh, pemanfaatan wakaf produktif untuk pendidikan,



50 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi

kesehatan, dan pemberdayaan UMKM merupakan cerminan langsung dari
magqashid, yang dalam jangka panjang dapat meningkatkan kualitas sumber daya
manusia dan menekan angka kemiskinan secara struktural.

3. Evaluasi Perbandingan Sistem Distribusi Konvensional dan Islam

Kebijakan fiskal mencakup berbagai sumber, di antaranya: (1) pajak penghasilan
yang dibebankan kepada individu dan badan usaha; (2) pajak pertambahan nilai
(PPN) yang dikenakan atas konsumsi barang dan jasa; (3) cukai, seperti cukai atas
rokok dan minuman beralkohol; (4) penerimaan negara bukan pajak (PNBP) yang
mencakup pendapatan dari sumber daya alam, dividen dari BUMN, dan lainnya
(Fathurrahman, 2012). Tujuan utama dari redistribusi fiskal dalam sistem ekonomi
konvensional adalah untuk mendukung pembiayaan pembangunan serta menekan
kesenjangan sosial, yang dilakukan melalui penyaluran subsidi dan program-
program belanja sosial. Fathurrahman (2012) menjelaskan bahwa dalam aspek
penerimaan negara, kebijakan fiskal mencakup berbagai sumber, di antaranya: (1)
pajak penghasilan yang dibebankan kepada individu dan badan usaha; (2) pajak
pertambahan nilai (PPN) yang dikenakan atas konsumsi barang dan jasa; (3) cukai,
seperti cukai atas rokok dan minuman beralkohol; (4) penerimaan negara bukan
pajak (PNBP) yang mencakup pendapatan dari sumber daya alam, dividen dari
BUMN, dan lainnya. Sebelum masa reformasi, dana yang berasal dari pinjaman atau
bantuan luar negeri juga termasuk dalam kategori penerimaan negara.

Sistem perpajakan yang berlaku saat ini dinilai belum sepenuhnya
mencerminkan prinsip keadilan sosial. Menurut Almas (2016) hal ini memiliki
sejumlah kelemahan mendasar. Pertama, pajak dipandang sebagai kewajiban yang
bersifat memaksa secara hukum, tanpa melibatkan dimensi spiritual atau kesadaran
keagamaan dalam pelaksanaannya. Hal ini menjadikan pajak lebih bersandar pada
tekanan negara daripada partisipasi moral masyarakat. Kedua, pola distribusi hasil
pajak dinilai tidak selalu adil. Realisasi pemanfaatan dana pajak kerap kali terhambat
oleh masalah birokrasi yang panjang, inefisiensi, serta potensi korupsi. Akibatnya,
tujuan utama dari redistribusi fiskal, yakni menciptakan pemerataan dan keadilan
sosial, sulit tercapai secara maksimal. Ketiga, program subsidi yang seharusnya
menyasar kelompok rentan sering kali tidak tepat sasaran. Distribusi yang tidak
akurat ini berkontribusi terhadap kegagalan kebijakan fiskal dalam menurunkan
kesenjangan sosial secara signifikan. Alman lebih lanjut menegaskan bahwa secara
umum, sistem fiskal konvensional belum mampu mengoptimalkan fungsi
redistribusinya dalam menjawab persoalan ketimpangan antar kelompok
masyarakat.

Peneliti memandang bahwa sistem ZISWAF merupakan solusi yang lebih adil
dan manusiawi dalam upaya distribusi kekayaan, terutama jika dibandingkan dengan
sistem pajak konvensional. Zakat dalam Islam merupakan instrumen distribusi
kekayaan yang memiliki kedudukan wajib secara syar’i. Tujuan utama zakat tidak
hanya bersifat ekonomi, tetapi juga mencakup aspek spiritual dan sosial. Secara
spiritual, zakat berfungsi untuk menyucikan harta dan jiwa orang yang
menunaikannya, sebagaimana tercantum dalam Al-Qur’an surat At-Taubah ayat 103.
Di sisi lain, zakat memiliki fungsi sosial yang sangat strategis, yakni untuk
mendistribusikan kekayaan dari kelompok yang mampu kepada mereka yang



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management, Volume 1 (1), Tahun 2025 | 51

membutuhkan, terutama delapan golongan mustahik yang telah ditetapkan dalam
syariat. Mengutip data dari Baznas (2021), yang menyebutkan bahwa potensi zakat
nasional di Indonesia mencapai sekitar Rp327 triliun per tahun, namun hingga kini
realisasi penghimpunannya masih terbatas, yaitu hanya sekitar Rpi2 triliun.
Ketimpangan antara potensi dan realisasi tersebut menunjukkan adanya ruang yang
sangat besar untuk mengoptimalkan pengelolaan ZISWAF. Ketimpangan antara
potensi dan realisasi ini mencerminkan adanya ruang optimalisasi yang sangat luas,
terutama jika dikelola secara lebih profesional, terintegrasi, dan produktif. Apabila
potensi ZISWAF ini dapat dimaksimalkan, maka ia berpeluang menjadi sumber
pembiayaan alternatif non APBN yang berkelanjutan, khususnya untuk mendukung
pembangunan ekonomi mikro dan pengentasan kemiskinan. Dana zakat, infak,
sedekah, dan wakaf yang terkumpul dapat disalurkan dalam bentuk pemberdayaan
usaha kecil, layanan sosial dasar, serta program sosial berbasis komunitas yang
menjangkau langsung masyarakat miskin. Dengan pengelolaan yang tepat, ZISWAF
tidak hanya berperan sebagai instrumen distribusi kekayaan, tetapi juga sebagai
motor penggerak pembangunan ekonomi umat secara mandiri dan berkeadilan.

Apabila dikelola secara profesional dan terintegrasi ke dalam sistem kebijakan
fiskal nasional, ZISWAF diyakini memiliki kapasitas yang besar untuk mengatasi
ketimpangan ekonomi dan kemiskinan secara lebih efektif dan berkelanjutan.
Berdasarkan pertimbangan tersebut, Fathurrahman (2012) menegaskan bahwa
ZISWAF tidak hanya dapat melengkapi, tetapi juga menjadi alternatif strategis
terhadap sistem fiskal konvensional yang selama ini sangat bertumpu pada pajak dan
pinjaman luar negeri.

Pajak dan subsidi dalam sistem fiskal konvensional memiliki peran penting
sebagai instrumen untuk mendukung pembangunan nasional dan meningkatkan
kesejahteraan masyarakat. Namun demikian, efektivitas pendekatan ini sangat
bergantung pada tata kelola fiskal yang transparan dan sistem distribusi yang tepat.
Dalam dokumen Reformasi Kebijakan Pajak dalam Kerangka Ekonomi Islam oleh
Puspita (2025), menyoroti sejumlah keterbatasan mendasar dari sistem ini. Salah
satunya adalah sifat pajak yang memaksa, sehingga dalam pandangan Islam,
pendekatan ini dianggap problematik karena tidak dilandasi nilai spiritual atau
kesukarelaan sebagaimana zakat. Selain itu, penyaluran dana hasil pajak dinilai
kurang efisien karena harus melewati birokrasi panjang yang rawan terhadap korupsi
dan penyimpangan. Subsidi juga tidak luput dari kritik karena dalam praktiknya
sering kali tidak tepat sasaran. Kelompok masyarakat menengah bahkan atas justru
lebih banyak menikmati manfaat subsidi dibandingkan mereka yang benar-benar
membutuhkan. Akibatnya, tujuan pemerataan kesejahteraan menjadi tidak tercapai
secara optimal. Penulis juga menekankan bahwa fungsi fiskal dalam sistem saat ini
lebih diarahkan sebagai alat untuk memenuhi kebutuhan pembiayaan negara, bukan
sebagai instrumen keadilan sosial yang substansial. Dengan demikian, dibutuhkan
pendekatan alternatif yang lebih adil dan berkeadaban, seperti yang ditawarkan oleh
sistem zakat dalam ekonomi Islam.

Pendekatan Islam dalam sistem distribusi kekayaan menawarkan model yang
menyeluruh dan sarat dengan nilai-nilai spiritual, moral, serta sosial, sehingga
berbeda secara fundamental dari sistem fiskal konvensional yang cenderung
teknokratis dan administratif. Dalam pandangan Puspita (2025) distribusi dalam



52 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi

Islam tidak hanya berorientasi pada pemerataan ekonomi, tetapi juga
mengintegrasikan aspek ibadah dan tanggung jawab sosial. Instrumen seperti zakat,
infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF) tidak semata-mata berfungsi sebagai alat
ekonomi, tetapi juga merupakan perintah syariat yang memiliki nilai ibadah.
Penelitian yang dilakukan oleh Choiriyah (2024) menunjukkan bahwa instrumen
zakat, infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF) memiliki pengaruh signifikan terhadap
penurunan angka kemiskinan di Indonesia. Melalui model regresi data time series
tahun 2002-2020, ditemukan bahwa distribusi zakat yang dihimpun BAZNAS
memberikan dampak negatif terhadap tingkat kemiskinan secara statistik. Artinya,
peningkatan realisasi distribusi zakat terbukti dapat menurunkan jumlah penduduk
miskin di Indonesia. Hasil analisis menunjukkan bahwa koefisien zakat terhadap
angka kemiskinan adalah negatif dan signifikan. Artinya, setiap peningkatan
distribusi zakat oleh lembaga resmi akan disertai dengan penurunan proporsi
masyarakat miskin, terutama dalam kelompok mustahik yang menjadi penerima
langsung manfaat zakat. Penurunan ini terjadi karena dana ZISWAF umumnya
disalurkan secara langsung kepada kelompok masyarakat miskin (asnaf), baik dalam
bentuk bantuan konsumtif maupun program pemberdayaan produktif (seperti modal
usaha mikro, pelatihan, dan penguatan ekonomi keluarga). Efektivitas distribusi yang
minim birokrasi menjadikan ZISWAF lebih cepat dan tepat sasaran dibanding
instrumen redistribusi fiskal konvensional.

Penelitian yang dilakukan oleh Nurherlina (2024) mengungkap bahwa
penghimpunan dana zakat, infak, dan sedekah (ZIS) memiliki pengaruh positif dan
signifikan terhadap pertumbuhan ekonomi (Produk Domestik Bruto/PDB). Artinya,
optimalisasi peran ZIS dalam perekonomian tidak hanya berfungsi sebagai
instrumen sosial-keagamaan, tetapi juga dapat berkontribusi langsung dalam
mendorong output nasional. Penelitian ini juga menunjukkan bahwa ZIS mampu
berkontribusi terhadap penurunan ketimpangan pendapatan (Gini Ratio), serta
meningkatkan Indeks Pembangunan Manusia (HDI), yang menjadi indikator penting
dalam menilai kualitas hidup dan kesejahteraan masyarakat. Dengan demikian,
distribusi kekayaan berbasis nilai-nilai Islam ini memiliki potensi strategis dalam
mendukung pembangunan yang inklusif.

Penelitian oleh Darsono et al. (2019) membuktikan bahwa program zakat
produktif memiliki dampak nyata terhadap pengurangan ketimpangan pendapatan di
tingkat lokal. Studi yang dilakukan di Kota Yogyakarta ini menggunakan pendekatan
survei terhadap para mustahiq (penerima zakat) yang menerima bantuan dalam
bentuk zakat produktif, seperti modal usaha kecil atau pelatihan keterampilan.
Hasilnya menunjukkan bahwa setelah intervensi zakat produktif, terjadi penurunan
Gini ratio dari 0,37 menjadi 0,30, yang menandakan perbaikan distribusi
pendapatan di kalangan masyarakat bawah. Selain itu, proporsi pendapatan pada
kelompok 40% terbawah meningkat dari 16,83% menjadi 21,04%, mencerminkan
penguatan daya beli dan kesejahteraan masyarakat miskin secara nyata. Temuan ini
memperkuat pandangan bahwa zakat, jika dikelola secara produktif dan tepat
sasaran, tidak hanya mampu memenuhi kebutuhan konsumtif jangka pendek, tetapi
juga dapat menjadi alat transformasi sosial-ekonomi yang efektif dalam menekan
ketimpangan struktural.



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management, Volume 1 (1), Tahun 2025 | 53

Melalui zakat, harta dialirkan langsung kepada kelompok-kelompok yang berhak
(mustahik) seperti fakir, miskin, dan delapan asnaf lainnya sebagaimana disebutkan
dalam Al-Qur’an surat At-Taubah ayat 60. Mekanisme langsung ini tidak hanya
meningkatkan efisiensi, tetapi juga meminimalkan risiko birokrasi, korupsi, dan
manipulasi anggaran yang sering muncul dalam sistem fiskal konvensional.

Lebih dari itu, sistem ZISWAF memuat dimensi moral dan sosial yang kuat. Ia
mendorong semangat empati dan solidaritas sosial dalam masyarakat, memperkuat
hubungan antarindividu, dan menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif terhadap
kesejahteraan bersama. Dalam jangka panjang, sistem ini bersifat preventif terhadap
ketimpangan karena mendorong perputaran harta secara merata dan menola
praktik-praktik yang menyebabkan akumulasi kekayaan pada segelintir kelompok
seperti riba dan eksploitasi. Keunggulan lainnya terletak pada efisiensi dan sifat
partisipatif dari sistem ini. Karena dijalankan berdasarkan kesadaran iman, ZISWAF
memungkinkan pelibatan masyarakat secara aktif dan bertanggung jawab. Selain itu,
pengelolaan oleh lembaga amil zakat yang profesional dan berbasis komunitas
menjadikan distribusinya lebih efektif dan tepat guna. Dengan demikian, pendekatan
Islam menghadirkan sistem distribusi yang tidak hanya adil secara ekonomi, tetapi
juga bermakna secara spiritual dan sosial.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Kesenjangan pendapatan merupakan persoalan multidimensi dan struktural

yang tidak hanya menyangkut perbedaan angka pendapatan, tetapi juga berdampak
pada stabilitas sosial, akses politik, dan keadilan ekonomi. Ketimpangan ini sering
kali dipicu oleh kegagalan sistem distribusi konvensional, baik kapitalisme yang
mendorong akumulasi kekayaan tanpa batas maupun sosialisme yang terlalu
sentralistik dan mengekang inisiatif individu. Dalam konteks ini, sistem fiskal
konvensional melalui pajak dan subsidi menunjukkan berbagai keterbatasan, seperti
birokrasi yang panjang, ketidaktepatan sasaran, dan lemahnya orientasi spiritual dan
sosial dalam praktik distribusinya.

Etika ekonomi Islam menawarkan kerangka distribusi kekayaan yang adil,
seimbang, dan holistik. Sistem ini tidak hanya menekankan efisiensi ekonomi, tetapi
juga menjunjung tinggi nilai spiritual, moral, dan sosial sebagai bagian integral dari
mekanisme distribusi. Instrumen-instrumen seperti zakat, infak, sedekah, wakaf, dan
warisan dalam sistem Islam bertujuan untuk memenuhi kebutuhan dasar
masyarakat, mengurangi kesenjangan ekonomi, serta memperkuat solidaritas dan
kohesi sosial. Distribusi ini dilakukan secara langsung, tepat sasaran, dan dengan
landasan keimanan yang tinggi, sehingga mendorong partisipasi yang sukarela dan
berkelanjutan. Lebih dari itu, Islam tidak hanya mengatur kekayaan secara spiritual,
tetapi juga secara sosial ekonomi, dengan menempatkan manusia sebagai khalifah
yang bertanggung jawab atas kemakmuran bumi. Tujuan akhir dari sistem distribusi
dalam Islam adalah terwujudnya falah, kesejahteraan dunia dan akhirat, melalui
pembangunan ekonomi yang inklusif, adil, dan berkeadaban. Pendekatan ini bukan
hanya menawarkan solusi atas ketimpangan, tetapi juga memberikan model
pembangunan yang harmonis antara dimensi material dan nilai-nilai transendental.

Sebagai bentuk tindak lanjut dari temuan dan analisis dalam penelitian ini,
terdapat beberapa saran strategis yang dapat dipertimbangkan untuk mendorong



54 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi

keadilan distribusi yang lebih menyeluruh. Pertama, perlu adanya integrasi prinsip
distribusi Islam ke dalam kebijakan pembangunan nasional. Hal ini penting agar
distribusi kekayaan tidak semata-mata mengandalkan instrumen fiskal konvensional
seperti pajak dan subsidi, tetapi juga mengadopsi nilai-nilai spiritual, moral, dan
sosial yang terkandung dalam sistem ZISWAF (zakat, infak, sedekah, dan wakaf).
Kedua, penelitian lanjutan diperlukan untuk mengkaji efektivitas ZISWAF dalam
skala makro, khususnya dalam perannya menurunkan kemiskinan dan ketimpangan
secara nasional. Riset ini penting sebagai dasar pengambilan kebijakan publik yang
berbasis data dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah maupun syar’i. Ketiga,
penguatan kelembagaan amil zakat dan peningkatan literasi masyarakat tentang
nilai-nilai distribusi Islam menjadi sangat krusial. Lembaga pengelola zakat perlu
terus didorong agar profesional, transparan, dan akuntabel, sementara masyarakat
perlu diberikan pemahaman yang utuh tentang pentingnya berbagi dan solidaritas
sosial sebagai bagian dari ibadah dan tanggung jawab kolektif. Dengan demikian,
sistem distribusi berbasis Islam tidak hanya menjadi pelengkap, tetapi dapat menjadi
pilar utama dalam mewujudkan keadilan sosial yang berkelanjutan.

DAFTAR PUSTAKA

A.A, F. M., & Rosidta, A. (2023). eran Wakaf Dan Zakat Dalam Meningkatkan
Ekonomi Masyarakat Indonesia. Lisyabab: Jurnal Studi Islam Dan Sosial, Vol.4, No.2

A’yun, M., Hidayah, Z., & Masrur, M. (2024). Peran Lembaga Zakat, Infaq,
Sedekah dan Wakaf terhadap Perekonomian. Jurnal QIEMA (Qomaruddin Islamic
Economy Magazine), Vol. 10, No. 1, 57-63.

Abdullah, L. A, Canon, S., & Payu, B. R. (2024). ANALISIS PENGARUH
VARIABEL MAKRO EKONOMI (INFLASI, TENAGA KERJA, INVESTASI DAN
TINGKAT PENGANGGURAN) TERHADAP PERTUMBUHAN EKONOMI DI
INDONESIA . JURNAL STUDI EKONOMI DAN PEMBANGUNAN (JSEP), Vol. 2,
No. 2, 324-335.

Ahwalui. (2001:6). Distribusi Pendapatan dalam pembangunan. Yogyakarta:
Jurnal Ekonomi Pembangunan.

Akbar, M. A., & Winarsa, H. (2024). ANALISIS DISTRIBUSI KEKAYAAN DALAM
PERSPEKTIF EKONOMI ISLAM. Ar Rasyid: Journal of Islamic Studies, Vol.2, No.2 ,
75-84.

Al Tariqi, A. A. (2004:279-281). Ekonomi Islam: Prinsip, Dasar dan Tujuan.
Yogyakarta: Magistra Insania Press.

Almas, B., & Burhan, M. U. (2016). Zakat dan Pajak: Keadilan Redistribusi
Perspektif Islam. Jurnal Ilmiah Mahasiswa FEB, Vol. 3, No. 2

Al-Qardawi, Y. (1995). Daur Al Qiyam wa al-Akhlaq fi al-igtishad al Islam [Terj.],
Hal. 336. Kairo: Maktabah Wahdah.

Analisis Perbandingan Sistem Pajak Progressif dan Pajak Proporsional: Implikasi
Terhadap Keadilan Sosial. (2024). Jurnal Papatung: Jurnal Ilmu Administrasi
Publik, Pemerintahan dan Politik.

Anggraini, M., & Sisdianto, E. (2024). nalisis Penerapan Akuntansi Lingkungan
Syariah Dan Peranannya Dalam Pengelolaan Dana Zakat, Infaq, Dan Sedekah Dalam
Perspektif Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen, Vol.2, No.12 , 491-505.



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management, Volume 1 (1), Tahun 2025 | 55

Anti, Y. Y., & Anis, A. (2024). Pengaruh Aspek Sosial-Politik dan Ekonomi
Terhadap Ketimpangan Pendapatan di Indonesia . Ecosains: Jurnal Ilmiah Ekonomi
dan Pembangunan, Vol.13, No.1, 58-67.

Arsyad, L. (2010). Ekonomi Pembangunan. Yogyakarta: UPP YKPN.

Baznas. (2021). Outlook Zakat Indonesia 2021. Jakarta: Badan Amil Zakat
Nasional.

Choiriyah, E. A., Kafi, A., Hikmah, I. F., & Indrawan, I. W. (2024). ZAKAT AND
POVERTY ALLEVIATION IN INDONESIA:A PANEL ANALYSIS AT PROVINCIAL
LEVEL. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance, Vol. 6, No.4 , 812-832.

Darsono, S. N., Raihana, M., Jati, H. F., & Pachmi, A. (2019). The Impact of
Productive Zakat on the Income Inequality of Mustahiq in Yogyakarta. Journal of
Economics Research and Social Sciences, Vol.3, No.1.

Dienillah, A. N. (2022). PENGARUH ZAKAT, INFAK, SEDEKAH (ZIS) DAN
PAJAK TERHADAP KETIMPANGAN DI INDONESIA PERIODE 2011 — 2020 .
Skripsi.

Fathurrahman, A. (2012). Kebijakan Fiskal di Indonesia dalam Perspektif
Ekonomi Islam: Studi Kasus dalam Mengentaskan Kemiskinan. Jurnal Ekonomi dan
Studi Pembangunan, Vol.13, No.1, 72-82.

Fitriani, A. (2021). Skripsi: Analisis Pertumbuhan Ekonomi dan Distribusi
Pendapatan Ditinjau dengan Perspektif Etika Ekonomi Islam. Garut: STAIPI .

Gilarso, T. (2004). Pengantar Ilmu Ekonomi Makro. Yogyakarta: Kanisius.

Gunawan, M. H. (2020). Pertumbuhan Ekonomi dalam Pandangan Ekonomi
Islam. Tahkim, Vol. XVI, No.I, 117-128.

Hiariej, E. (2006). Perkembangan Kapitalisme Negara di Indonesia. JSP: Jurnal
Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Volume 10, Nomor 1, 91-120.

Huda, N., & dkk. (2017). Ekonomi Pembangunan Islam. Jakarta: Kencana Prenada
Media.

Kalsum, U. (2018). Distribusi Pendapatan dan Kekayaan dalam Ekonomi Islam. Li
Falah: Jurnal Studi Ekonomi dan Bisnis Islam, Vol.3, No.1, 41-59.

Karmaen, S. (2024). Moralitas Ekonomi: Penerapan Etika Dalam Mewujudkan
Distribusi  Pendapatan Yang Adil Dalam Konteks Ekonomi Islam.
MUSLIMPRENEUR: Jurnal Ekonomi Dan Kajian Keislaman, Vol.4, No.1, 16-36.

Khasanah, L. (2021). Dampak Ketimpangan Pendapatan, Tata Kelola
Pemerintahan dan Korupsi terhadap Tingkat Kemiskinan di Indonesia. Jurnal
Bharanomics, Vol. 1, No. 2, 75-81.

Kuncoro, M. (1997). Ekonomi Pembangunan. Yogyakarta: UPP AMPYKPN.

Maesza, P., Saputro, G. E., & Suwarno, P. (2022). engaruh Anggaran Pertahanan,
Pertumbuhan Ekonomi, da Investasi Terhadap Ketimpangan Pendapatan di
Indonesia Tahun 2000-2019. Jurnal Cafetaria: OJS Universitas Karimun , 130-140.

Mannan, M. (1993). Teori dan Praktek Ekonomi Islam,. Yogyakarta: Dana Bhakti.
Mayangsari, D. M., Priana, W., & Wahed, M. (2021). ANALISIS FAKTOR
PERTUMBUHAN EKONOMI YANG MEMPENGARUHI KONSUMSI,
PENGANGGURAN DAN KEMISKINAN DI KABUPATEN JOMBANG. Jurnal
Education and development, Vol.g9, No.3 , 258-265.

Mubarok, M. H., Taufikurrahman, M., & Panorama, M. (2024). Distribusi
Kekayaan Dalam Ekonomi Mikro Islam. Jurnal Studi Islam Indonesia, Vol.2, No.2 ,



56 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi

301-318.

Mustafida, R., Kurnia, Z. N., Fauziah, N. N., Binti Subri, N. S., & Binti Ahmad Faiz,
F. A. (2020). THE IMPLEMENTATION OF MAQASHID SHARIAH IN ZAKAT
INSTITUTION: COMPARISON BETWEEN INDONESIA AND MALAYSIA. JEBIS:
Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam, Vol. 6, No.2 , 317-339.

Nasution, A. F. (2023). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Harfa Creative.
Nordhaus, S. (2002). Ilmu Ekonomi Mikro. Media Global.

Nurherlina, & Rusgianto, S. (2024). Analisis Pengaruh Penghimpunan Zakat Infak
Sedekah (ZIS) Terhadap Makroekonomi Indonesia: Pendekatan Data Panel. Jurnal
Ilmiah Ekonomi Islam, Vol.10, No.2 , 1637-1646.

Paksi, G. M., Agelia, D. P., Natasya, N., & Tambunan, K. (2025). Pertumbuhan
Ekonomi Dalam Perspektif Islam. Derivatif: Jurnal Manajemen Ekonomi Dan
Akuntansi, VOIl.1, No.2 , 1-10.

Pare, N., All Habsy, B., & Nursalim, M. (2025). GROUNDED THEORY:
METODOLOGI PENELITIAN KUALITATIF. Inovasi Pendidikan Nusantara, Vol.6,
No.2.

Puspita, L. (2025). Reformasi Kebijakan Pajak dalam Kerangka Ekonomi Islam:
Antara Zakat dan Pajak. Jurnal Akuntansi, Ekonomi dan Manajemen Bisnis .

R. K. (2014:120). Case Study Research (Design and Methods), 5 ed. London: SAGE
Publications. Rahardjo, D. (1999:34). Islam dan transformasi Sosial Ekonomi.
Jakarta: LSAF.

Rifaldo, M. D., & Rejekiningsih, T. W. (2024). Analisis Ketimpangan Distribusi
Pendapatan di Indonesia Tahun 2015-2019. DIPONEGORO JOURNAL OF
ECONOMICS, Vol.13, No.2 , 27- 40.

Santoso, F. S. (2011). Reformasi Ekonomi Berbasis Bagi Hasil. Jurnal Mugqtasid,
Vol.2, No.2 , 193- 207.

Saragih, F. M., Prasetya, M. D., & Zein, A. W. (2025). Membangun Keadilan Fiskal:
Analisis Sederhana Tentang Subsidi dan Redistribusi. Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-
Ilmu Sosial, Vol.2, No.11, 293-298.

Sari, P. H., & Santoso, R. P. (2024). Pertumbuhan ekonomi dan ketimpangan di
Indonesia periode 2012-2023. Jurna IKebijakan Ekonomi dan Keuangan,Vol.3, No.2,
220-226.

Sri, W., Abd Majid, M. S., & Ridwan, M. (2023). Mekanisme Distribusi Kekayaan
Negara Dalam Ekonomi Islam. Nusantara: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, Vol.10,
No.5, 2652-66.

Sulung, U., & Muspawi, M. (2024). Memahami Sumber Data Penelitian: Primer,
Sekunder, dan Tersier. Jurnal Edu Research, Vol.5, No.3 , 110-116.

Taresh A., A., Wulan Sari, D., & Purwono, R. (2021). Analysis of the relationship
between income inequality and social variables: Evidence from Indonesia. Economics
and Sociology: INTERDISCIPLINARY APPROACH TO ECONOMICS AND
SOCIOLOGY , 103-119.

Todaro, M. P., & S. C. (2006). (Terj) Pembangunan ekonomi. Jakarta : Erlangga.

Todaro, M., & Smith, S. C. (2011). Pembangunan Ekonomi ke-9. Jakarta: Erlangga.

W. B. (2023). Indonesia Economic Prospects: Fiscal Policy for Inclusive Growth.
Washington DC: World Bank Group.

W. B. (2025). People-First Housing:A Roadmap from Homes to Jobs to Prosperity



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management, Volume 1 (1), Tahun 2025 | 57

in Indonesia. Washington DC: World Bank Group.
Zulfikar D, A., Adilah, A. N., Berlian, & M. D. (2019). Konsep Pertumbuhan
Ekonomi dan Kesejahteraan Dalam Islam. Jurnal Igtisaduna, Vol.5, No.2 , 264-273.



