
 

 

Volume 1 Nomor 1 (2025) Pages 36 - 57 

At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management 
Email Journal : mks@iaipersisgarut.ac.id  

Web Journal : https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JIFM  
 

ETIKA EKONOMI ISLAM DAN KETIMPANGAN DISTRIBUSI 
DALAM PERTUMBUHAN EKONOMI 

 
Zakie Shiddieqi1 

Dosen Prodi Manajemen Keuangan Syariah, IAI PERIS Garut  

Email : zakieshiddieqi@iaipersisgarut.ac.id  
 

Received: 2025-07-31; Accepted: 2025-10-15; Published: 2025-12-23 
 

Abstrak  

Ketimpangan distribusi kekayaan masih menjadi persoalan krusial dalam pembangunan 
ekonomi Indonesia, di mana pertumbuhan Produk Domestik Bruto (PDB) tidak selalu diiringi 
dengan pemerataan kesejahteraan. Sistem ekonomi konvensional seperti kapitalisme dan 
sosialisme dinilai belum berhasil menciptakan keadilan distribusi karena mengabaikan 
dimensi moral dan spiritual. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep distribusi 
kekayaan dalam perspektif ekonomi Islam sebagai alternatif atas kelemahan sistem distribusi 
konvensional. Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research) dengan 
pendekatan kualitatif deskriptif. Data diperoleh dari literatur-literatur yang relevan mengenai 
ekonomi Islam, pertumbuhan ekonomi, dan distribusi pendapatan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa ekonomi Islam menyediakan mekanisme distribusi kekayaan yang lebih 
komprehensif melalui instrumen zakat, infak, sedekah, wakaf (ZISWAF), dan sistem waris. 
Instrumen-instrumen tersebut tidak hanya memiliki dimensi spiritual, tetapi juga berdampak 
nyata dalam mengurangi ketimpangan dan meningkatkan kesejahteraan masyarakat. 
Pendekatan distribusi Islam yang berbasis nilai-nilai keadilan sosial, solidaritas, dan tanggung 
jawab kolektif, menawarkan solusi jangka panjang dalam membangun sistem distribusi 
kekayaan yang adil dan berkelanjutan. 

Kata Kunci: Distribusi Kekayaan, Ekonomi Islam, ZISWAF, Keadilan Sosial, Ketimpangan 
Ekonomi 
 

Abstract 

Wealth inequality remains a critical issue in Indonesia's economic development, where Gross 
Domestic Product (GDP) growth is not always accompanied by equitable welfare distribution. 
Conventional economic systems, such as capitalism and socialism, have been deemed 
inadequate in achieving distributive justice, as they often overlook moral and spiritual 
dimensions. This study aims to analyze the concept of wealth distribution from an Islamic 
economic perspective as an alternative to the limitations of conventional systems. The 
research employs a qualitative descriptive method through a library research approach. Data 
were collected from relevant literature on Islamic economics, economic growth, and income 
distribution. The findings reveal that Islamic economics offers a more comprehensive 
distribution mechanism through zakat, infaq, sadaqah, waqf (ZISWAF), and inheritance. 
These instruments not only carry spiritual significance but also effectively reduce inequality 
and enhance societal welfare. Islamic distribution emphasizes social justice, solidarity, and 
collective responsibility, offering a long-term and ethical solution for building a just and 
sustainable wealth distribution system. 

Keywords: Wealth Distribution, Islamic Economics, ZISWAF, Social Justice, Economic 
Inequality 

 

Copyright © 2025 : At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management 

mailto:mks@iaipersisgarut.ac.id
https://jurnal.iaipigarut.ac.id/JIFM
mailto:zakieshiddieqi@iaipersisgarut.ac.id


At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management,  Volume 1 (1), Tahun 2025  | 37 

 

 

 

A. LATAR BELAKANG MASALAH 

Pertumbuhan ekonomi kerap dijadikan indikator utama dalam menilai kemajuan 

suatu negara. Namun, kenyataan menunjukkan bahwa pertumbuhan ekonomi yang 

tinggi tidak serta-merta menjamin pemerataan kesejahteraan. Laporan World Bank 

(2025) menyebutkan bahwa meskipun PDB Indonesia tumbuh sebesar 4,9% pada 

triwulan I tahun 2025, ketimpangan konsumsi antarkelas sosial masih tinggi. 

Konsumsi kelas menengah stagnan, sementara konsumsi kelompok terkaya dan 

termiskin tumbuh 2–3% per tahun, menandakan kesenjangan yang kian melebar. 

Ketimpangan ini diperparah oleh terbatasnya lapangan kerja berkualitas, 52% 

pekerjaan baru yang tercipta pada tahun lalu berasal dari sektor bernilai tambah 

rendah, sehingga gagal mendorong mobilitas ekonomi kelas menengah. 

Ketimpangan distribusi pendapatan menjadi salah satu persoalan krusial yang 

tidak hanya berdampak pada aspek ekonomi, tetapi juga pada stabilitas sosial dan 

politik masyarakat. Data menunjukkan bahwa Gini Ratio Indonesia meningkat dari 

0,32 (1999) ke 0,41 (2012), mencerminkan kesenjangan yang makin dalam dan 

berpotensi mengganggu stabilitas sosial, politik, dan pertumbuhan jangka panjang ( 

Indonesia Economic Prospects: Fiscal Policy for Inclusive Growth, 2023). Temuan ini 

diperkuat oleh analisis data panel terhadap 33 provinsi di Indonesia selama periode 

2005–2018 yang dilakukan oleh Taresh et al. (2021) mengungkapkan bahwa 

ketimpangan pendapatan memiliki hubungan yang signifikan terhadap berbagai 

indikator sosial. Ketimpangan ini berdampak negatif terhadap pengangguran, 

layanan dasar, dan kualitas pembangunan manusia, menandakan bahwa distribusi 

pendapatan adalah isu multidimensi yang memengaruhi kohesi dan mobilitas sosial. 

Permasalahan ketimpangan pendapatan tidak lepas dari dominasi paradigma 

ekonomi konvensional. Baik kapitalisme maupun sosialisme memiliki kelemahan 

dalam mewujudkan distribusi yang adil. Kapitalisme cenderung memperkuat 

akumulasi kekayaan oleh elite, sementara sosialisme kerap menimbulkan inefisiensi 

akibat sentralisasi yang berlebihan (Santoso, 2011). Dalam konteks Indonesia, Hiariej 

(2006) menyoroti bahwa pascareformasi, peran negara lebih sebagai fasilitator 

ekspansi kapital daripada agen distribusi keadilan, sehingga memperkuat 

ketimpangan struktural. Temuan Sari dan Santoso (2024) menunjukkan bahwa 

pertumbuhan PDB di berbagai provinsi tidak selalu diikuti oleh penurunan Gini 

Ratio, menandakan bahwa pertumbuhan ekonomi belum menjamin pemerataan 

kesejahteraan. 

Ketimpangan pendapatan yang tinggi, lemahnya tata kelola pemerintahan, serta 

maraknya praktik korupsi menjadi penyebab utama kemiskinan struktural di 

Indonesia (Khasanah, 2021). Ketika pertumbuhan ekonomi tidak diiringi dengan 

distribusi yang adil dan reformasi kelembagaan yang kuat, ketimpangan akan terus 

mengakar dan menghambat tercapainya kesejahteraan yang merata. Paradigma 

ekonomi konvensional yang terlalu berorientasi pada pertumbuhan materi terbukti 

belum mampu menciptakan keadilan sosial secara menyeluruh, bahkan cenderung 

memperbesar risiko ketegangan sosial, ketimpangan ekonomi, dan kerusakan 

lingkungan. 

Ekonomi Islam menawarkan pendekatan yang komprehensif dalam menjawab 

persoalan ketimpangan distribusi pendapatan, yang tidak hanya berorientasi pada 

efisiensi ekonomi, tetapi juga menekankan keadilan sosial, keseimbangan, dan 



38 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi 
 

 

tanggung jawab moral. Pendistribusian kekayaan telah diatur secara jelas dalam Al-

Qur’an melalui langkah-langkah yang bertujuan mencapai pemerataan kepemilikan 

secara objektif di tengah masyarakat. Hal ini ditegaskan dalam Al-Qur’an Surat Al-

Hasyr ayat 7: 

 كَيۡ لََ يَكُونَ دُولَةََۢ بَيَۡۡ ٱلَۡۡغۡنِيَآءِ مِنكُمۡۚۡ   
Artinya: “..Agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja diantara 

kamu..” 

Ayat ini menjadi peringatan tegas bahwa kekayaan yang hanya berputar di 

kalangan elite ekonomi bertentangan dengan prinsip keadilan sosial dalam Islam. 

Pesan yang disampaikan sangat jelas, Islam menolak sistem yang memungkinkan 

akumulasi harta secara berlebihan oleh segelintir orang, karena hal tersebut dapat 

menimbulkan ketimpangan, ketidakadilan, dan pada akhirnya memicu kerusakan 

sosial. Pemerataan bukan hanya sebuah nilai moral, tetapi juga strategi sistemik 

untuk menjaga keseimbangan sosial. Salah satu bentuk pengaturannya adalah 

hukum waris, yang menetapkan batas atas kekuasaan individu terhadap harta yang 

dimilikinya. Ketentuan ini mengatur agar harta peninggalan tidak diwariskan hanya 

kepada satu pihak, melainkan dibagi secara adil kepada para ahli waris sesuai dengan 

ketentuan syariat. Dengan demikian, kekayaan yang ditinggalkan dapat tersebar 

secara lebih merata di lingkungan keluarga dan masyarakat, mencegah terjadinya 

konsentrasi kekayaan dalam satu tangan (Al-Qardawi, 1995). 

Selain sistem waris, Islam juga menetapkan instrumen sosial ekonomi lain yang 

memiliki fungsi distribusi yang kuat, yakni zakat, infaq, sedekah, dan wakaf. Keempat 

instrumen ini dirancang untuk mengalihkan sebagian kekayaan dari kelompok yang 

memiliki kelebihan harta kepada mereka yang membutuhkan. Lebih dari sekadar 

amal pribadi, mekanisme ini juga berperan dalam mencegah terjadinya akumulasi 

kekayaan hanya pada kelompok tertentu yang secara ekonomi dominan. A’yun, et al. 

(2024) menegaskan bahwa Zakat, Infaq, Sedekah, dan Wakaf (ZISWAF) tidak hanya 

merupakan bentuk ibadah vertikal kepada Tuhan, tetapi juga mencerminkan 

kewajiban sosial (horizontal) dalam mewujudkan keadilan dan keseimbangan 

ekonomi di masyarakat. ZISWAF menjadi instrumen konkret dalam distribusi 

kekayaan yang membawa dampak langsung terhadap peningkatan kesejahteraan 

kelompok rentan dan terciptanya pemerataan ekonomi. Oleh karena itu, zakat, infaq, 

sedekah, dan wakaf bukanlah sekadar bentuk kepedulian individual, tetapi 

merupakan bagian dari pilar sistem ekonomi Islam yang dirancang untuk menjaga 

keseimbangan sosial, memperkuat solidaritas antarumat, dan mewujudkan keadilan 

distributif yang berkelanjutan sesuai nilai-nilai syariat. 

Permasalahan distribusi tidak hanya soal ekonomi, tetapi juga menyangkut 

dimensi politik dan sosial. Ketika kekayaan terkonsentrasi di kalangan elite, struktur 

sosial menjadi timpang dan relasi kuasa tidak setara. Penelitian Wahyuni (Analisis 

Perbandingan Sistem Pajak Progressif dan Pajak Proporsional: Implikasi Terhadap 

Keadilan Sosial, 2024) menunjukkan bahwa sistem pajak progresif lebih efektif 

mengurangi kesenjangan dibanding pajak proporsional, meski keduanya memiliki 

kelemahan, progresif berisiko menurunkan semangat kerja, sementara proporsional 

kurang adil karena mengabaikan kemampuan ekonomi. Temuan ini menunjukkan 

bahwa pendekatan pajak dalam sistem ekonomi konvensional masih memiliki 

keterbatasan, karena belum menyentuh aspek keadilan sosial secara menyeluruh. 



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management,  Volume 1 (1), Tahun 2025  | 39 

 

 

 

Saragih, Prasetya & Zein (2025) menyoroti kelemahan program redistribusi di 

Indonesia, seperti PKH dan KIS, yang sering tidak tepat sasaran akibat lemahnya 

pendataan. Subsidi energi, seperti LPG 3 kg dan BBM, justru lebih banyak dinikmati 

oleh kelompok mampu. Hal ini menunjukkan bahwa kebijakan redistribusi 

konvensional masih belum efektif dalam mencerminkan keadilan fiskal. 

Pendekatan-pendekatan tersebut terbukti belum mampu mengatasi akar 

struktural dari ketimpangan sosial ekonomi, terutama di negara berkembang seperti 

Indonesia. Meskipun ekonomi Islam menawarkan seperangkat instrumen distribusi 

yang khas, seperti zakat, infaq, sedekah, dan wakaf, kajian empiris tentang 

efektivitasnya masih terbatas, sehingga potensi solusi dari prinsip Islam belum 

tergarap optimal dalam wacana akademik. Oleh karena itu, penting untuk meninjau 

bagaimana nilai-nilai etika ekonomi Islam dapat menjadi dasar dalam membangun 

sistem distribusi yang adil dan berkelanjutan, khususnya dalam konteks 

pertumbuhan ekonomi Indonesia. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

konsep distribusi kekayaan dalam perspektif ekonomi Islam sebagai alternatif 

terhadap kegagalan sistem distribusi dalam paradigma ekonomi konvensional. Kajian 

ini juga mengulas peran penting instrumen ZISWAF (zakat, infaq, sedekah, dan 

wakaf), serta sistem waris sebagai mekanisme distribusi kekayaan yang tidak hanya 

berfungsi spiritual, tetapi juga sosial ekonomi. 

 

LANDASAN TEORI DAN PENGEMBANGAN HIPOTESIS 

Pertumbuhan ekonomi merupakan suatu proses perubahan dalam struktur 

perekonomian suatu negara yang berlangsung secara terus menerus menuju kondisi 

yang lebih baik dalam kurun waktu tertentu. Pertumbuhan ini juga dapat diartikan 

sebagai peningkatan kemampuan produksi suatu negara yang tercermin dari naiknya 

pendapatan nasional (Abdullah, Canon, & Payu, 2024). Sedangkan menurut Mishkin 

(dalam Mayangsari, et.al, 2021) pertumbuhan ekonomi merupakan salah satu 

indikator utama yang lazim digunakan untuk mengukur keberhasilan suatu 

pembangunan. Untuk menilai pertumbuhan ekonomi di tingkat nasional, digunakan 

indikator Produk Domestik Bruto (PDB) riil, sedangkan di tingkat daerah digunakan 

Produk Domestik Regional Bruto (PDRB) riil. Suatu negara dikatakan mengalami 

pertumbuhan ekonomi yang positif apabila laju pertumbuhan PDB-nya melampaui 

laju pertumbuhan penduduk. Hal ini menunjukkan bahwa peningkatan PDB tersebut 

memberikan kontribusi nyata terhadap peningkatan kesejahteraan masyarakat. 

Sebab, esensi dari pembangunan adalah mendorong peningkatan taraf hidup melalui 

pertumbuhan produktivitas per kapita, pengembangan kualitas sumber daya 

manusia, investasi fisik, serta perluasan kesempatan kerja (Todaro & Smith, 2011). 

Pertumbuhan dan kesejahteraan ekonomi dipengaruhi oleh sejumlah faktor, 

diantaranya: (1) Barang modal seperti mesin dan alat produksi sangat penting untuk 

meningkatkan output dan efisiensi. (2) Kemajuan teknologi turut mendorong 

pertumbuhan melalui efisiensi, inovasi produk, dan peningkatan mutu produksi. (3) 

Tenaga kerja, terutama di negara berkembang, menjadi faktor dominan yang jika 

didukung pendidikan dan kompetensi akan meningkatkan produktivitas. (4) Sumber 

daya alam (SDA) perlu dimanfaatkan secara optimal untuk mendukung 

pertumbuhan ekonomi. Manajemen ekonomi yang baik memungkinkan potensi SDA 

dan jumlah penduduk besar seperti Indonesia dimaksimalkan. (5) Kewirausahaan 



40 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi 
 

 

berperan dalam membuka lapangan kerja, meningkatkan output nasional, dan 

mendorong penerimaan negara. (6) Informasi ekonomi yang akurat dan cepat 

membantu pengambilan keputusan yang efisien dan mendorong spesialisasi, 

produktivitas, serta pembangunan ekonomi berkelanjutan (Zulfikar D, Adilah, 

Berlian, & M., 2019). 

Distribusi pendapatan adalah proses penyaluran kekayaan dari pemiliknya 

kepada pihak yang berhak menerimanya, baik melalui mekanisme komersial maupun 

dengan pendekatan yang menitikberatkan pada keadilan sosial. Tujuan utamanya 

adalah untuk mencukupi kebutuhan hidup setiap individu Muslim dan mendorong 

tercapainya kesejahteraan, yakni human falah (Kalsum, 2018). Ketimpangan 

distribusi pendapatan merujuk pada perbedaan dalam jumlah pendapatan yang 

diterima oleh masing-masing individu, yang mengakibatkan kesenjangan antara 

kelompok masyarakat berpenghasilan tinggi dan rendah. Ketimpangan pendapatan 

dapat menimbulkan berbagai persoalan sosial yang berimplikasi serius terhadap 

kestabilan ekonomi, terutama jika tingkat ketimpangannya semakin tinggi (Maesza, 

Saputro, & Suwarno, 2022). Ketimpangan pendapatan biasanya diukur 

menggunakan indeks Gini, yang memiliki rentang nilai antara 0 hingga 1. Semakin 

mendekati angka 0, menunjukkan bahwa distribusi pendapatan semakin merata di 

antara seluruh penduduk. Sebaliknya, jika nilainya mendekati 1, hal tersebut 

mencerminkan bahwa distribusi pendapatan sangat timpang atau tidak merata 

(Rifaldo & Rejekiningsih, 2024). 

Ketimpangan distribusi pendapatan, menurut Anti dan Anis (Anti & Anis, 2024) 

tidak hanya berdampak pada aspek ekonomi, tetapi juga menimbulkan konsekuensi 

serius dalam bidang sosial dan politik. Ketimpangan ini dapat memicu kecemburuan 

sosial, kerusuhan, bahkan gerakan separatis, terutama di wilayah yang merasa 

tertinggal. Selain itu, ketimpangan memperlemah kepercayaan masyarakat terhadap 

pemerintah dan mendorong tuntutan perubahan struktural melalui jalur politik. 

Perbedaan kesejahteraan antarwilayah juga menambah tekanan terhadap sistem 

demokrasi dan keadilan fiskal. Dalam sistem demokrasi, ketimpangan ekonomi 

sering kali beriringan dengan ketimpangan akses politik, di mana kelompok kaya 

lebih mudah memengaruhi kebijakan publik, sementara kelompok miskin kesulitan 

memperjuangkan kepentingannya. Akibatnya, ketimpangan pendapatan berpotensi 

mengancam kohesi sosial, stabilitas politik, dan keadilan dalam kehidupan 

berdemokrasi. 

Sistem ekonomi konvensional, baik kapitalisme maupun sosialisme, sama- sama 

menghadapi persoalan mendasar dalam mewujudkan distribusi kekayaan yang adil 

dan efisien. Santoso (2011) menjelaskan bahwa meskipun kedua sistem ini bertolak 

belakang secara ideologis, keduanya menunjukkan kegagalan struktural dalam 

menjawab tantangan keadilan distribusi dan efisiensi ekonomi. Kapitalisme, yang 

mengedepankan kepemilikan individu dan mekanisme pasar bebas, sering kali 

menciptakan akumulasi kekayaan di tangan segelintir elite dan marginalisasi 

kelompok rentan. Mekanisme pasar tidak selalu menjamin distribusi yang merata, 

justru memperbesar kesenjangan sosial karena keuntungan lebih banyak dinikmati 

oleh pemilik modal, bukan oleh pelaku ekonomi produktif di lapisan bawah. 

Sosialisme dalam praktiknya, terutama yang berbasis sistem komando seperti di Uni 

Soviet dan Republik Rakyat Tiongkok, menghadapi hambatan serius dalam aspek 



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management,  Volume 1 (1), Tahun 2025  | 41 

 

 

 

efisiensi dan inovasi. Intervensi negara yang berlebihan, struktur birokrasi yang 

kaku, serta tidak adanya kompetisi pasar telah menyebabkan lambatnya respons 

terhadap perubahan ekonomi dan lemahnya daya saing. Ketika seluruh kebijakan 

ekonomi tersentralisasi, sistem menjadi tidak fleksibel dan sering kali gagal 

memahami kebutuhan riil masyarakat, yang justru memperlemah daya dorong 

pembangunan. Lemahnya insentif bagi pelaku usaha dalam sistem ini turut 

menurunkan semangat produktivitas dan kreativitas. Dengan demikian, kegagalan 

kapitalisme dalam mewujudkan keadilan menegaskan pentingnya pendekatan 

ekonomi alternatif. Salah satu pendekatan yang ditawarkan adalah sistem ekonomi 

berbasis bagi hasil, yang tidak hanya menjunjung prinsip efisiensi dan keadilan, 

tetapi juga menempatkan nilai moral dan spiritual sebagai landasan utama (Santoso, 

2011). 

Sedangkan menurut Kalsum (2018) Sistem ekonomi kapitalis (al-ra’su maliyah) 

menekankan kebebasan kepemilikan individu tanpa batas, selama tidak melanggar 

hak milik orang lain. Setiap orang bebas mengakumulasi dan menggunakan 

kekayaan berdasarkan kemampuannya sendiri. Namun, sistem ini tidak mengaitkan 

aktivitas ekonomi dengan nilai moral atau norma-norma etika, sehingga berpotensi 

menimbulkan ketimpangan. Dalam praktiknya, sistem kapitalis cenderung 

menguntungkan pemilik modal besar, karena kebijakan negara kerap berpihak pada 

kepentingan konglomerat. Akibatnya, distribusi kekayaan menjadi tidak merata dan 

menciptakan jurang sosial yang makin dalam. Ketimpangan ini mencerminkan 

kegagalan sistem kapitalis dalam menciptakan keadilan ekonomi bagi seluruh lapisan 

masyarakat. 

Lebih lanjut Kalsum (2018) menjelaskan sistem ekonomi sosialis (al- istirakiyah) 

menolak kepemilikan individu atas alat produksi utama dan kekayaan dalam jumlah 

besar, termasuk pembatasan terhadap warisan. Kepemilikan pribadi hanya diizinkan 

pada sektor-sektor kecil, seperti alat sederhana dan sebidang tanah terbatas. Dalam 

sistem ini, negara sepenuhnya mengatur distribusi pendapatan, alokasi investasi, 

serta pengelolaan kekayaan tanpa mempertimbangkan kontribusi, keterampilan, 

maupun etos kerja masyarakat. Karena tidak adanya ruang untuk persaingan dan 

prestasi individual, motivasi kerja dan produktivitas menurun drastis. Kebijakan 

yang terlalu sentralistik menyebabkan lemahnya inovasi dan pertumbuhan ekonomi. 

Dengan dalih keadilan kolektif, hak milik individu dihapuskan, sementara seluruh 

kekuasaan atas aset diserahkan kepada negara. Akibatnya, pemerataan yang 

diharapkan justru tidak tercapai secara nyata. Dengan demikian, sistem sosialis sama 

seperti kapitalis, keduanya belum mampu menciptakan distribusi pendapatan dan 

kekayaan yang benar-benar adil dan merata. 

Konsep pertumbuhan ekonomi dalam Islam menurut Zulfikar D, et al. (2019) 

tidak hanya berfokus pada peningkatan materi, tetapi juga mencakup kematangan 

spiritual dan keseimbangan sosial. Tujuan utama pertumbuhan dalam pandangan 

Islam mencakup stabilitas ekonomi, keadilan distribusi, penciptaan lapangan kerja 

yang memadai, dan kepedulian terhadap lingkungan. Lebih lanjut Zulfikar 

menjelaskan prinsip-prinsip pertumbuhan dan pembangunan ekonomi Islam 

menekankan keseimbangan antara aspek material, spiritual, dan moral. 

Pembangunan tidak hanya fokus pada ekonomi semata, tetapi juga pada lingkungan 

kultural dan kemanusiaan. Islam menekankan pentingnya optimalisasi sumber daya 



42 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi 
 

 

yang telah dianugerahkan Allah untuk kesejahteraan bersama, sekaligus menjaga 

keberlanjutannya. Fokus utama pembangunan adalah pengembangan manusia 

seutuhnya, baik fisik, intelektual, maupun spiritual, serta pemberdayaan alam 

sebagai amanah. Dengan demikian, pembangunan ekonomi Islam bertujuan 

meningkatkan derajat manusia, tidak hanya dalam kehidupan dunia, tetapi juga 

sebagai bekal menuju akhirat. 

Distribusi kekayaan dalam sistem pendapatan dan ekonomi Islam menurut 

Kalsum (2018) memiliki keterkaitan yang kuat dengan nilai-nilai moral Islam, yang 

berfungsi sebagai sarana untuk meraih kesejahteraan hidup, baik di dunia maupun di 

akhirat (falah). Prinsip distribusi menurut M. Anas Zarqa (dalam Kalsum, 2018) 

menekankan bahwa distribusi kekayaan dalam ekonomi Islam tidak hanya dilandasi 

oleh pertimbangan ekonomi semata, tetapi juga bersifat etis dan bertujuan menjaga 

keseimbangan sosial. Ia mengidentifikasi beberapa prinsip: 

1. Distribusi diarahkan untuk memenuhi kebutuhan dasar seluruh makhluk 

sebagai bentuk realisasi keadilan sosial yang menjadi bagian dari maqashid syariah, 

yaitu menjaga lima hal pokok: agama, akal, harta, jiwa, dan keturunan. Sayangnya, 

tidak semua individu, terutama dari kalangan miskin, mampu memenuhi kebutuhan 

tersebut. Ibnu Hazm mengingatkan bahwa kemiskinan kerap muncul ketika 

kebutuhan hidup lebih besar daripada pendapatan yang diperoleh. Ketimpangan ini 

bisa memburuk ketika kelompok kaya memiliki pengaruh besar dalam sistem 

administrasi dan ekonomi, sehingga memperparah kesenjangan dan mengancam 

stabilitas sosial. 

2. Distribusi memberikan efek positif bagi pemberi, seperti dalam zakat yang 

tidak hanya menyucikan jiwa dan harta (tazkiyah), tetapi juga memperkuat keimanan 

serta menumbuhkan rasa peduli terhadap sesama. 

3. Distribusi menciptakan kebaikan dan keharmonisan dalam masyarakat 

dengan mempererat hubungan antara pihak yang memiliki dan yang membutuhkan. 

4. Distribusi berperan penting dalam mengurangi ketimpangan kekayaan dan 

pendapatan di masyarakat. 

5. Distribusi mendorong pemanfaatan sumber daya alam dan aset tetap secara 

lebih bijak dan produktif. 

6. Pemberian yang tepat sasaran, distribusi mampu memberikan harapan dan 

motivasi kepada penerima, sehingga menjadi sarana pemberdayaan, bukan sekadar 

bantuan pasif. 

 

Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada penelaahan 

terhadap literatur-literatur yang relevan mengenai pertumbuhan ekonomi dan 

distribusi pendapatan dalam perspektif ekonomi Islam. Penelitian ini bertujuan 

untuk menganalisis dan merumuskan konsep pertumbuhan ekonomi serta distribusi 

pendapatan dari sudut pandang Islam. 

Subjek penelitian berupa sumber-sumber literatur utama dan sekunder yang 

relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, dan dokumen lain yang berkaitan dengan 

ekonomi Islam, pertumbuhan ekonomi, dan distribusi pendapatan (Sulung & 

Muspawi, 2024). Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen, yaitu dengan 



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management,  Volume 1 (1), Tahun 2025  | 43 

 

 

 

menelaah dan mencatat isi literatur-literatur terkait. Peneliti mengakses berbagai 

sumber pustaka baik cetak maupun digital dari perpustakaan kampus, jurnal online, 

serta karya-karya para ahli ekonomi Islam. 

Data yang terkumpul dianalisis menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, 

dengan tahapan analisis meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan (Nasution, 2023). Analisis dilakukan dengan menelaah keterkaitan 

antara konsep pertumbuhan ekonomi, distribusi pendapatan, serta etika distribusi 

dalam sistem ekonomi Islam. Untuk menjaga validitas dan reliabilitas penelitian, 

peneliti menggunakan teknik triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan 

berbagai referensi yang berbeda untuk memperkuat temuan (Robert, 2014:120). 

Selain itu, peneliti memastikan bahwa setiap kutipan dan rujukan bersumber dari 

karya yang kredibel dan relevan secara ilmiah. 

 

Diskusi dan Implikasi 

1. Pertumbuhan Ekonomi dalam Pandangan Ekonomi Islam 

Pertumbuhan ekonomi dalam Islam tidak sekadar dipahami sebagai peningkatan 

kuantitatif terhadap indikator makro seperti Produk Domestik Bruto (PDB) atau 

volume output produksi sebagaimana lazim dalam teori ekonomi konvensional. 

Islam memandang pertumbuhan ekonomi sebagai proses yang sarat dengan nilai 

moral dan spiritual. Sebagaimana dikemukakan oleh Zarqa (dalam Kalsum, 2018), 

pertumbuhan dalam ekonomi Islam diarahkan untuk mencapai falah, yakni 

kesejahteraan menyeluruh yang mencakup dimensi duniawi dan ukhrawi. Oleh 

karena itu, pertumbuhan tidak hanya diukur dari seberapa besar peningkatan 

investasi, kemajuan teknologi, atau perluasan tenaga kerja, tetapi juga dari seberapa 

jauh proses tersebut mampu mewujudkan maslahat dan barakah— yakni kebaikan 

yang meluas dan keberkahan yang berkelanjutan. Dalam kerangka ini, keadilan sosial 

dan keseimbangan distribusi kekayaan menjadi bagian integral dari indikator 

pertumbuhan, sehingga pembangunan ekonomi tidak menjadi eksklusif dan hanya 

menguntungkan segelintir pihak, melainkan inklusif dan bermanfaat bagi seluruh 

lapisan masyarakat. 

Gunawan (2020) menegaskan bahwa pertumbuhan ekonomi dalam perspektif 

Islam bertumpu pada empat asas utama yang membedakannya secara mendasar dari 

konsep pertumbuhan dalam ekonomi konvensional. Keempat asas tersebut adalah 

tauhid, yaitu pengakuan atas keesaan Tuhan yang menjadi dasar orientasi hidup 

manusia; rububiyyah, yakni keyakinan bahwa Allah adalah pengatur dan pemelihara 

seluruh aspek kehidupan, termasuk perekonomian; khalifah, yang mengandung 

makna bahwa manusia diberi amanah untuk memakmurkan bumi dengan penuh 

tanggung jawab; serta tazkiyah, yakni proses penyucian diri dan masyarakat dari 

praktik yang merusak secara moral maupun sosial. Berdasarkan asas-asas ini, 

pertumbuhan ekonomi dalam Islam tidak diposisikan semata-mata sebagai 

pencapaian material, melainkan sebagai bagian dari proses ibadah yang menyeluruh 

dan tanggung jawab sosial terhadap sesama. Pertumbuhan yang Islami adalah 

pertumbuhan yang mendukung keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan bagi 

seluruh umat manusia. Oleh karena itu, setiap bentuk pembangunan yang hanya 

menguntungkan kelompok tertentu, memperlebar kesenjangan, atau menciptakan 

ketimpangan struktural dipandang bertentangan dengan esensi pertumbuhan dalam 



44 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi 
 

 

Islam. Pertumbuhan yang sejati adalah pertumbuhan yang membawa keberkahan 

(barakah), memperkuat solidaritas sosial, dan menjaga kelestarian ciptaan sebagai 

bentuk amanah dari Sang Pencipta. 

Zulfikar, et al (2019) menjelaskan bahwa pembangunan ekonomi dalam 

perspektif Islam tidak dapat dilepaskan dari dimensi moral, sosial, dan lingkungan 

yang saling terkait dan harus dijalankan secara seimbang. Pertumbuhan ekonomi 

yang ideal bukan hanya ditandai oleh peningkatan angka-angka makroekonomi, 

tetapi juga oleh sejauh mana pertumbuhan tersebut mampu menciptakan 

pemerataan kesejahteraan di masyarakat, membuka akses lapangan kerja yang adil, 

serta menjaga amanah terhadap sumber daya alam yang dimiliki. Selain itu, 

pertumbuhan yang bersifat islami juga ditandai oleh terciptanya keharmonisan 

dalam hubungan antarmanusia, yang menjunjung tinggi prinsip persaudaraan dan 

solidaritas sosial. 

Konsep pertumbuhan ekonomi dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari prinsip 

takaful (jaminan sosial) dan tadamun (solidaritas), dua nilai fundamental yang 

memperkuat misi keadilan sosial dalam sistem ekonomi Islam. Kedua konsep ini 

menurut Gunawan (2020) menekankan pentingnya tanggung jawab kolektif umat 

dalam menjamin kesejahteraan sesama, terutama kelompok yang lemah dan 

termarjinalkan. Prinsip takaful mengajarkan bahwa setiap individu memiliki 

kewajiban untuk saling menanggung beban dan menjamin kelangsungan hidup 

masyarakat secara adil, sementara tadamun menekankan ikatan solidaritas sosial 

yang melahirkan rasa empati dan kepedulian antarkelompok masyarakat. 

Implementasi praktis dari nilai-nilai ini diwujudkan melalui instrumen-instrumen 

ekonomi Islam seperti zakat, infaq, dan wakaf, yang berfungsi sebagai sarana 

distribusi kekayaan tidak hanya secara material, tetapi juga secara spiritual. Zakat, 

sebagai kewajiban finansial, mengalirkan harta dari kelompok yang berkecukupan 

kepada mereka yang membutuhkan, memperkecil kesenjangan dan memperkuat 

kohesi sosial. Infaq dan sedekah, sebagai bentuk pemberian sukarela, memperluas 

ruang partisipasi masyarakat dalam mendukung kesejahteraan bersama. Sementara 

itu, wakaf berfungsi sebagai instrumen pembangunan jangka panjang yang 

menghasilkan manfaat berkelanjutan bagi pendidikan, kesehatan, dan pelayanan 

sosial. Dengan demikian, melalui takaful dan tadamun, pertumbuhan ekonomi dalam 

Islam menjadi sarana mewujudkan keadilan distributif yang inklusif, menjunjung 

tinggi nilai moral, dan memperkuat solidaritas umat dalam kerangka keberkahan dan 

keseimbangan sosial. 

Prinsip distribusi kekayaan dalam ekonomi Islam, sebagaimana dijelaskan oleh 

Kalsum (2018) berfungsi sebagai bentuk koreksi atas kelemahan sistem ekonomi 

konvensional, baik kapitalisme maupun sosialisme. Kapitalisme cenderung 

mengabaikan aspek moral dengan membiarkan akumulasi kekayaan terjadi tanpa 

batas, sementara sosialisme terlalu sentralistik sehingga membatasi inisiatif individu. 

Dalam konteks ini, Islam menawarkan pendekatan distribusi yang bersifat adil dan 

seimbang, dengan tujuan utama untuk memenuhi kebutuhan dasar masyarakat, 

mengurangi kesenjangan ekonomi, dan memperkuat solidaritas sosial. Distribusi 

kekayaan dalam Islam tidak hanya bersifat material, tetapi juga memiliki dimensi 

spiritual yang kuat, sebagaimana tercermin dalam praktik zakat, sedekah, dan 

instrumen sosial lainnya. Melalui pendekatan ini, Islam mendorong terbentuknya 



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management,  Volume 1 (1), Tahun 2025  | 45 

 

 

 

masyarakat yang inklusif, partisipatif, dan berkeadilan, di mana kesejahteraan tidak 

hanya menjadi milik segelintir orang, tetapi tersebar merata demi kemaslahatan 

bersama. 

Dengan demikian, pertumbuhan ekonomi dalam perspektif Islam bukanlah 

sekadar peningkatan indikator-indikator ekonomi secara numerik, tetapi sebuah 

proses komprehensif yang bertujuan mewujudkan kesejahteraan yang berkeadilan, 

berkelanjutan, dan penuh keberkahan. Pertumbuhan ini menempatkan nilai-nilai 

moral, spiritual, dan sosial sebagai fondasi utama, sehingga setiap aktivitas ekonomi 

diarahkan untuk mendukung tercapainya falah bagi seluruh umat manusia. Dalam 

kerangka ini, pembangunan ekonomi harus mampu menjaga keseimbangan antara 

kepentingan individu dan kepentingan kolektif, antara eksploitasi sumber daya alam 

dengan kelestariannya, serta antara kemajuan teknologi dengan perlindungan nilai- 

nilai kemanusiaan. Melalui penerapan prinsip-prinsip seperti takaful, tadamun, dan 

distribusi kekayaan yang adil, Islam berupaya menghapus ketimpangan struktural 

dan menciptakan peluang ekonomi yang merata. Dengan demikian, pertumbuhan 

ekonomi tidak hanya menghasilkan peningkatan kemakmuran materiil, tetapi juga 

membangun harmoni sosial, memperkuat solidaritas, dan menjaga amanah sebagai 

khalifah di bumi. Paradigma ini menawarkan alternatif yang lebih holistik 

dibandingkan dengan sistem ekonomi konvensional, karena mengintegrasikan 

dimensi duniawi dan ukhrawi dalam setiap tahap pembangunan, memastikan bahwa 

pertumbuhan ekonomi tidak hanya memberi manfaat jangka pendek, tetapi juga 

membawa maslahat dan keberkahan yang berkesinambungan. 

 

2. Distribusi Kekayaan dalam Islam 

Distribusi kekayaan dalam Islam bukan sekadar proses penyaluran aset dari 

pihak yang memiliki kepada yang membutuhkan, melainkan merupakan bagian 

integral dari misi keadilan sosial dan spiritual dalam masyarakat. Seperti dijelaskan 

oleh Kalsum (2018), distribusi dalam Islam mencakup lebih dari aspek kuantitatif, ia 

mengandung nilai keadilan, keberkahan, dan kesejahteraan (falah) sebagai tujuan 

utama. Distribusi diarahkan untuk memenuhi kebutuhan dasar manusia, sekaligus 

membentuk masyarakat yang maslahat dan seimbang secara sosial serta spiritual. 

Namun dalam praktiknya, ketimpangan distribusi kekayaan yang terus melebar telah 

menimbulkan berbagai dampak sosial dan ekonomi yang serius. Ketimpangan 

ekonomi berkontribusi besar terhadap terciptanya kesenjangan sosial, kecemburuan 

antar kelompok masyarakat, dan bahkan dapat memicu instabilitas sosial politik, 

termasuk kerusuhan serta ketidakpercayaan terhadap pemerintah. Ketimpangan ini 

bukan hanya menghambat pemerataan kesejahteraan, tetapi juga mengganggu 

kohesi sosial dan keadilan politik. 

Kondisi ini diperparah oleh kegagalan sistem ekonomi konvensional dalam 

mengelola distribusi kekayaan secara adil. Sistem kapitalisme, misalnya, terlalu 

menekankan pada kebebasan kepemilikan individu tanpa batas moral, sehingga 

menciptakan akumulasi kekayaan di tangan segelintir elite dan meminggirkan 

kelompok rentan. Sementara itu, sosialisme yang bertumpu pada penguasaan negara 

secara sentralistik terhadap alat produksi telah terbukti menghambat efisiensi dan 

inovasi karena lemahnya insentif dan kompetisi. Meskipun kedua sistem tersebut 



46 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi 
 

 

memiliki pendekatan yang berbeda secara ideologis, keduanya sama-sama gagal 

mewujudkan distribusi kekayaan yang adil dan inklusif. 

Islam menawarkan sistem distribusi yang berpijak pada prinsip keadilan 

sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Al-Hasyr: 7: 

 كَيۡ لََ يَكُونَ دُولَةََۢ بَيَۡۡ ٱلَۡۡغۡنِيَآءِ مِنكُمۡۚۡ   
Artinya: “..Agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja diantara 

kamu..” 

Ayat ini menjadi landasan kuat bahwa dalam pandangan Islam, kekayaan tidak 

boleh bersirkulasi secara eksklusif dalam kalangan elite, tetapi harus tersebar secara 

merata agar menciptakan keadilan sosial yang sesungguhnya. Sebagaimana 

dijelaskan oleh Kalsum (2018), prinsip ini mencerminkan komitmen Islam terhadap 

keadilan distributif yang menjangkau seluruh lapisan masyarakat, khususnya 

kelompok miskin dan termarjinalkan, serta mencegah munculnya jurang 

kesenjangan yang membahayakan stabilitas sosial. Dengan demikian, konsep 

distribusi kekayaan dalam Islam tidak hanya lebih adil secara moral dan spiritual, 

tetapi juga lebih efektif dalam menciptakan keseimbangan ekonomi dan harmoni 

sosial dibandingkan dengan pendekatan sistem ekonomi konvensional. 

Tujuan distribusi kekayaan dalam Islam secara spesifik dijelaskan oleh Mubarok, 

et al. (2024) yaitu: (1) mengentaskan kemiskinan dengan menyalurkan kekayaan 

kepada kelompok rentan; (2) menjamin akses yang adil terhadap pendidikan, 

kesehatan, dan peluang ekonomi; (3) mencegah eksploitasi melalui pelarangan riba 

dan penekanan pada kerja sama yang adil; (4) meningkatkan produktivitas berbasis 

kemanfaatan sosial; dan (5) menopang stabilitas ekonomi melalui distribusi yang 

merata guna mencegah konflik sosial dan ketimpangan struktural. 

Islam menawarkan suatu pendekatan ekonomi yang bersifat menyeluruh, tidak 

hanya fokus pada efisiensi produksi dan keseimbangan pasar, tetapi juga 

mengintegrasikan nilai-nilai moral dan spiritual dalam setiap aspek pengelolaan 

kekayaan. Salah satu manifestasi nyata dari prinsip ini adalah penerapan instrumen 

ZISWAF (zakat, infaq, sedekah, dan wakaf) dan warisan sebagai mekanisme 

distribusi kekayaan yang adil, berkelanjutan, dan pro rakyat. Instrumen-instrumen 

ini tidak sekadar bersifat ekonomis, melainkan juga berfungsi sebagai penguat 

solidaritas sosial dan jembatan untuk memperkuat hubungan antarkelompok 

masyarakat. 

Zakat merupakan salah satu instrumen utama dalam sistem distribusi kekayaan 

menurut ajaran Islam. Sebagai bagian dari rukun Islam, zakat memiliki peran sentral 

dalam mengurangi kemiskinan dan menjembatani kesenjangan sosial dalam 

masyarakat (A.A & Rosidta, 2023). Kewajiban ini dikenakan kepada individu yang 

hartanya telah mencapai nisab sesuai dengan ketentuan syariat, dengan jumlah yang 

telah ditentukan. Penyaluran zakat harus diberikan kepada delapan golongan (asnaf) 

mencakup fakir, miskin, amil zakat, mu’allaf, hamba sahaya, orang yang berutang, 

pejuang di jalan Allah, dan musafir, yang disebutkan secara jelas dalam Al- Qur’an, 

yaitu dalam Surah At-Taubah ayat 60: 

هَا وَٱلۡمُؤَلمفَةِ قُ لُوبُُمُۡ وَفِ ٱلر قِاَبِ 
مِلِيَن عَلَي ۡ كِيِن وَٱلۡعََٰ اَ ٱلصمدَقََٰتُ للِۡفُقَرَاءِٓ وَٱلۡمَسََٰ وَٱلۡغََٰرمِِيَن وَفِ سَبِيلِ ٱللَّمِ وَٱبۡنِ    ۞إِنَّم

هِ  مِ نَ  ٗ  ٱلسمبِيلِِۖ فَريِضَة     ٗ  حَكِيم  يم  عَلِ  وَٱللَّمُ  ٱللَّم



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management,  Volume 1 (1), Tahun 2025  | 47 

 

 

 

Artinya: Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, orang- orang 

miskin, pengurus-pengurus zakat, para mu'allaf yang dibujuk hatinya, untuk (memerdekakan) 

budak, orang-orang yang berhutang, untuk jalan Allah dan untuk mereka yuang sedang dalam 

perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah, dan Allah Maha Mengetahui lagi 

Maha Bijaksana. 

Zakat tidak semata-mata merupakan wujud ketaatan spiritual, melainkan juga 

berperan sebagai alat yang efektif dalam mendistribusikan kembali pendapatan 

secara adil. Apabila pendistribusian zakat dilakukan secara tepat sasaran, zakat 

berpotensi besar dalam meningkatkan taraf hidup kaum fakir dan miskin, serta 

mendorong kemandirian ekonomi mereka. Namun demikian, dalam 

implementasinya, efektivitas zakat masih menghadapi sejumlah tantangan, 

khususnya dalam aspek pengelolaan dan transparansi lembaga zakat. Tidak sedikit 

masyarakat yang memilih menyalurkan zakat secara langsung karena kurangnya 

kepercayaan terhadap lembaga resmi. Fenomena ini menegaskan pentingnya 

reformasi dan perbaikan tata kelola lembaga zakat agar mampu menjamin distribusi 

kekayaan yang adil, transparan, dan dapat dipercaya oleh masyarakat luas (Akbar & 

Winarsa, 2024). Pengelolaan zakat yang dilakukan secara optimal tidak hanya 

merefleksikan aspek ketaatan spiritual umat Islam, tetapi juga memiliki peran 

strategis dalam upaya menanggulangi kemiskinan yang bersifat struktural. Ketika 

zakat disalurkan secara tepat sasaran dan transparan, mekanisme ini mampu 

mendistribusikan kekayaan secara lebih merata, sehingga mencegah penumpukan 

sumber daya ekonomi hanya di tangan segelintir pihak (Sri, Abd Majid, & Ridwan, 

2023). Dengan demikian, zakat dapat menjadi salah satu solusi konkret dalam 

mewujudkan keadilan sosial dan kesejahteraan ekonomi yang berkelanjutan di 

tengah masyarakat. Zakat berperan sebagai alat redistribusi yang efektif melalui dua 

aspek utama. Pertama, sebagai kewajiban bagi yang hartanya mencapai nisab, zakat 

sebesar 2,5% per tahun membantu mengurangi ketimpangan ekonomi dengan 

menyalurkan kekayaan dari orang kaya kepada yang membutuhkan. Kedua, zakat 

mendorong pemerataan kesejahteraan sosial dengan meningkatkan daya beli 

masyarakat miskin dan memperkuat solidaritas sosial melalui praktik berbagi secara 

terstruktur (Mubarok, Taufikurrahman, & Panorama, 2024). 

Instrumen lain yang turut memainkan peran penting dalam pendistribusian 

kekayaan adalah infaq dan shadaqah. Berbeda dengan zakat yang memiliki ketentuan 

nisab dan haul, infaq dan shadaqah lebih bersifat fleksibel karena tidak dibatasi oleh 

jumlah maupun waktu tertentu. Akbar, et al (2024) mendefinisikan Infaq pada 

pengeluaran harta di jalan Allah yang dapat diberikan kapan saja kepada siapa saja 

yang membutuhkan, sedangkan shadaqah memiliki cakupan yang lebih luas, 

mencakup segala bentuk kebaikan, baik berupa materi maupun non materi. Lebih 

lanjut Akbar menjelaskan, Infaq dan shadaqah bertujuan untuk memperkuat 

solidaritas sosial dan membantu mengurangi jurang kesenjangan antara kelompok 

kaya dan miskin. Meski demikian, tantangan utama dalam memaksimalkan potensi 

infaq dan shadaqah adalah masih rendahnya kesadaran masyarakat untuk berbagi 

secara konsisten. Oleh karena itu, diperlukan upaya edukasi yang lebih masif 

mengenai urgensi berinfaq dan bershadaqah sebagai bagian integral dari praktik 

ekonomi Islam yang berlandaskan keadilan sosial (Anggraini & Sisdianto, 2024). 

Infak dan sedekah, berperan penting dalam menciptakan distribusi kekayaan 

yang lebih adil. Pertama, ketiganya membantu mengurangi kesenjangan ekonomi 



48 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi 
 

 

dengan menyalurkan harta dari orang kaya ke yang membutuhkan. Kedua, praktik 

ini membangun kesadaran sosial dan semangat gotong royong. Ketiga, dana dari 

zakat, infak, dan sedekah dapat digunakan untuk pemberdayaan ekonomi 

masyarakat miskin melalui bantuan usaha atau proyek sosial. Keempat, redistribusi 

ini mendorong kesejahteraan kolektif dengan menurunkan kemiskinan dan 

meningkatkan akses terhadap layanan dasar (Mubarok, Taufikurrahman, & 

Panorama, 2024). 

Wakaf juga memiliki peranan strategis dalam mewujudkan distribusi kekayaan 

yang berkeadilan. Wakaf merupakan penyerahan kepemilikan harta yang bersifat 

permanen, tidak boleh diwariskan atau diperjualbelikan, dengan tujuan untuk 

dimanfaatkan demi kepentingan umum (Akbar & Winarsa, 2024). Melalui konsep 

wakaf produktif, aset wakaf dikelola secara profesional dan hasilnya dialokasikan 

untuk sektor-sektor vital seperti pendidikan, layanan kesehatan, serta pemberdayaan 

ekonomi masyarakat. Pendekatan ini telah terbukti efektif dalam mengatasi 

ketimpangan sosial. Namun demikian, pelaksanaan wakaf di banyak negara Muslim, 

termasuk Indonesia, masih dihadapkan pada berbagai tantangan seperti isu legalitas, 

kurangnya kapasitas manajerial para pengelola, serta rendahnya pemahaman 

masyarakat terhadap wakaf (Paksi, Agelia, Natasya, & Tambunan, 2025). Oleh sebab 

itu, dengan mendorong pengelolaan wakaf yang transparan, profesional, dan 

akuntabel, potensi wakaf dalam menciptakan distribusi kekayaan yang lebih adil dan 

berkelanjutan dapat dioptimalkan. 

Sistem pewarisan dalam Islam turut memberikan kontribusi penting dalam 

pemerataan kekayaan. Mekanisme pembagian harta warisan telah ditetapkan secara 

rinci dalam Al-Qur’an, khususnya pada Surat An-Nisa ayat 11 dan 12: 

ُ فِٓ أوَۡلََٰدكُِمِۡۖ   نَ تَيۡنِ   فَ وۡقَ   ٗ  للِذمكَرِ مِثۡلُ حَظِ  ٱلۡۡنُثَ يَيۡنِِۚ فإَِن كُنم نِسَاءٓيوُصِيكُمُ ٱللَّم    مَا  ثُ لثُاَ   فَ لَهُنم   ٱث ۡ
ِۖ
  كَانَتۡ   وَإِن  تَ رَكَ

هُمَا  ٗ  وََٰحِد  لِكُل ِ   وَلِۡبََ وَيۡهِ   ٱلنِ صۡفُِۚ   فَ لَهَا  ٗ  وََٰحِدَة  ٗ  وَلَد  لمه ۥُ  يَكُن  لّمۡ  فإَِن  ِۚۚ ٗ  ا تَ رَكَ إِن كَانَ لهَُۥ وَلَدمِم   ٱلسُّدُسُ  مِ ن ۡ
  ءَابََؤٓكُُمۡ   دَيۡن ه   أوَۡ   بُِآَ   يوُصِي  ٗ  وَصِيمة  بَ عۡدِ   مِن    ٱلسُّدُسُِۚ   فَلِِمُِ هِ   ٗ  إِخۡوَة  لَهُۥٓ   كَانَ   فإَِن  ٱلث ُّلُثُِۚ   فَلِِمُِ هِ   أبََ وَاهُ   وَوَرثِهَُۥٓ 

نَآؤكُُمۡ  رَبُ لَكُمۡ نَ فۡع  تَدۡرُونَ   لَ   وَأبَ ۡ هِ   مِ نَ   ٗ  يضَة فَرِ   اِۚ ٗ  أيَ ُّهُمۡ أقَ ۡ   مَا   نِصۡفُ   ۞وَلَكُمۡ   اٗ  حَكِيم  عَلِيمًا  كَانَ   ٱللَّمَ   إِنم   ٱللَّم
  أوَۡ   بُِآَ   يوُصِينَ   ٗ  وَصِيمة  بَ عۡدِ   مِن    تَ ركَۡنَِۚ   مِما  ٱلرُّبعُُ   فَ لَكُمُ   ٗ  وَلَد  لََّنُم   كَانَ   فإَِن  ِۚۚ ٗ  وَلَد  لَّمنُم  يَكُن   لّمۡ   إِن  أزَۡوََٰجُكُمۡ   تَ رَكَ 
  بَ عۡدِ   مِ ن    تَ ركَۡتُمِۚ   مِما  ٱلثُّمُنُ   فَ لَهُنم   ٗ  وَلَد   لَكُمۡ   كَانَ   فإَِن  ِۚۚ ٗ  وَلَد   لمكُمۡ   يَكُن  لّمۡ   إِن  تَ ركَۡتُمۡ   مِما   ٱلرُّبعُُ   وَلََّنُم   ِۚۚ ٗ  دَيۡن

  ٗ  وََٰحِد  فلَِكُل ِ   ٗ  أُخۡت  أوَۡ   أَخ    وَلَهُۥٓ   ٗ  وِ ٱمۡرَأةَأَ   كَلََٰلَةً   يوُرَثُ   ٗ  رَجُل  كَانَ   وَإِن   هۚ ٗ  دَيۡن  أوَۡ   بُِآَ   توُصُونَ   ٗ  وَصِيمة
هُمَا لِكَ   مِن  أَكۡثَ رَ   كَانُ وٓا    فإَِن  ٱلسُّدُسُِۚ   مِ ن ۡ  غَيَۡ   دَيۡن    أوَۡ   بُِآَ   يوُصَىَٰ   ٗ  وَصِيمة  بَ عۡدِ   مِن    ٱلث ُّلُثِِۚ   فِ   شُركََاءُٓ   فَ هُمۡ   ذََٰ
هِ  مِ نَ  ٗ  وَصِيمة ِۚۚ ٗ  مُضَارٓ       ٗ  م  حَلِيمعَلِي  وَٱللَّمُ  ٱللَّم

Artinya: Allah mensyari'atkan bagimu tentang (pembagian pusaka untuk) anak- anakmu. 

Yaitu: bahagian seorang anak lelaki sama dengan bagahian dua orang anak perempuan; dan 

jika anak itu semuanya perempuan lebih dari dua, maka bagi mereka dua pertiga dari harta 

yang ditinggalkan; jika anak perempuan itu seorang saja, maka ia memperoleh separo harta. 

Dan untuk dua orang ibu-bapa, bagi masing-masingnya seperenam dari harta yang 

ditinggalkan, jika yang meninggal itu mempunyai anak; jika orang yang meninggal tidak 

mempunyai anak dan ia diwarisi oleh ibu-bapanya (saja), maka ibunya mendapat sepertiga; 

jika yang meninggal itu mempunyai beberapa saudara, maka ibunya mendapat seperenam. 



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management,  Volume 1 (1), Tahun 2025  | 49 

 

 

 

(Pembagian-pembagian tersebut di atas) sesudah dipenuhi wasiat yang ia buat atau (dan) 

sesudah dibayar hutangnya. (Tentang) orang tuamu dan anak-anakmu, kamu tidak 

mengetahui siapa di antara mereka yang lebih dekat (banyak) manfaatnya bagimu. Ini adalah 

ketetapan dari Allah. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana. Dan bagimu 

(suami-suami) seperdua dari harta yang ditinggalkan oleh isteri-isterimu, jika mereka tidak 

mempunyai anak. Jika isteri-isterimu itu mempunyai anak, maka kamu mendapat seperempat 

dari harta yang ditinggalkannya sesudah dipenuhi wasiat yang mereka buat atau (dan) seduah 

dibayar hutangnya. Para isteri memperoleh seperempat harta yang kamu tinggalkan jika 

kamu tidak mempunyai anak. Jika kamu mempunyai anak, maka para isteri memperoleh 

seperdelapan dari harta yang kamu tinggalkan sesudah dipenuhi wasiat yang kamu buat atau 

(dan) sesudah dibayar hutang-hutangmu. Jika seseorang mati, baik laki-laki maupun 

perempuan yang tidak meninggalkan ayah dan tidak meninggalkan anak, tetapi mempunyai 

seorang saudara laki-laki (seibu saja) atau seorang saudara perempuan (seibu saja), maka 

bagi masing-masing dari kedua jenis saudara itu seperenam harta. Tetapi jika saudara-

saudara seibu itu lebih dari seorang, maka mereka bersekutu dalam yang sepertiga itu, 

sesudah dipenuhi wasiat yang dibuat olehnya atau sesudah dibayar hutangnya dengan tidak 

memberi mudharat (kepada ahli waris). (Allah menetapkan yang demikian itu sebagai) syari'at 

yang benar-benar dari Allah, dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha Penyantun. 

 

Ayat-ayat dalam Surat An-Nisa ayat 11 dan 12 bertujuan untuk menjamin bahwa 

harta peninggalan dibagikan secara adil kepada para ahli waris, tanpa menimbulkan 

ketidakadilan atau ketertindasan bagi salah satu pihak. Sistem warisan dalam Islam 

menolak terjadinya monopoli harta oleh satu individu saja, melainkan menekankan 

pembagian kekayaan yang proporsional sesuai dengan derajat kekerabatan masing-

masing ahli waris. Mekanisme ini menjadikan warisan sebagai instrumen penting 

dalam mewujudkan pemerataan kekayaan dalam masyarakat. Namun demikian, 

pelaksanaan hukum waris Islam di lapangan masih menghadapi berbagai tantangan. 

Di antaranya adalah rendahnya pemahaman masyarakat terhadap ketentuan faraid 

serta munculnya konflik internal dalam keluarga yang kerap menghambat proses 

pembagian harta. Oleh karena itu, diperlukan edukasi dan pendampingan yang lebih 

masif dari para ahli atau lembaga berwenang agar tujuan utama dari distribusi 

kekayaan melalui sistem warisan Islam dapat diwujudkan secara adil dan 

berkelanjutan (Karmaen, 2024). 

Dalam perspektif ekonomi Islam, etika tidak hanya diukur dari efisiensi dan 

rasionalitas, tetapi juga dari kesesuaian suatu kebijakan atau sistem ekonomi 

terhadap lima tujuan utama syariat Islam (maqashid syariah), yaitu: menjaga agama 

(ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta 

(ḥifẓ al-māl). Penelitian yang dilakukan oleh Mustafida et al (2020) menekankan 

bahwa sistem distribusi ekonomi dalam Islam seperti ZISWAF selaras dengan 

maqashid syariah karena: (1) zakat dan sedekah menjaga harta dan jiwa, dengan 

menyalurkan kekayaan dari kelompok mampu kepada yang lemah secara langsung 

dan bermartabat (ḥifẓ al-māl, ḥifẓ al-nafs); (2) Infak dan wakaf mendukung 

pendidikan dan kesehatan, berkontribusi terhadap perlindungan akal dan keturunan 

(ḥifẓ al-‘aql, ḥifẓ al-nasl); (3) Pendistribusian kekayaan dilakukan tanpa unsur riba, 

spekulasi, atau penumpukan aset, sehingga menjamin keadilan dan keberlanjutan 

sistem ekonomi Islam. Lebih lanjut ia menjelaskan, dalam maqashid syariah, 

distribusi kekayaan adalah bentuk ibadah yang tidak hanya menumbuhkan 

solidaritas sosial, tetapi juga mengarahkan pertumbuhan ekonomi ke arah yang adil 

dan berkeadaban. Sebagai contoh, pemanfaatan wakaf produktif untuk pendidikan, 



50 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi 
 

 

kesehatan, dan pemberdayaan UMKM merupakan cerminan langsung dari 

maqashid, yang dalam jangka panjang dapat meningkatkan kualitas sumber daya 

manusia dan menekan angka kemiskinan secara struktural. 

 

3. Evaluasi Perbandingan Sistem Distribusi Konvensional dan Islam 

Kebijakan fiskal mencakup berbagai sumber, di antaranya: (1) pajak penghasilan 

yang dibebankan kepada individu dan badan usaha; (2) pajak pertambahan nilai 

(PPN) yang dikenakan atas konsumsi barang dan jasa; (3) cukai, seperti cukai atas 

rokok dan minuman beralkohol; (4) penerimaan negara bukan pajak (PNBP) yang 

mencakup pendapatan dari sumber daya alam, dividen dari BUMN, dan lainnya 

(Fathurrahman, 2012). Tujuan utama dari redistribusi fiskal dalam sistem ekonomi 

konvensional adalah untuk mendukung pembiayaan pembangunan serta menekan 

kesenjangan sosial, yang dilakukan melalui penyaluran subsidi dan program-

program belanja sosial. Fathurrahman (2012) menjelaskan bahwa dalam aspek 

penerimaan negara, kebijakan fiskal mencakup berbagai sumber, di antaranya: (1) 

pajak penghasilan yang dibebankan kepada individu dan badan usaha; (2) pajak 

pertambahan nilai (PPN) yang dikenakan atas konsumsi barang dan jasa; (3) cukai, 

seperti cukai atas rokok dan minuman beralkohol; (4) penerimaan negara bukan 

pajak (PNBP) yang mencakup pendapatan dari sumber daya alam, dividen dari 

BUMN, dan lainnya. Sebelum masa reformasi, dana yang berasal dari pinjaman atau 

bantuan luar negeri juga termasuk dalam kategori penerimaan negara. 

Sistem perpajakan yang berlaku saat ini dinilai belum sepenuhnya 

mencerminkan prinsip keadilan sosial. Menurut Almas (2016) hal ini memiliki 

sejumlah kelemahan mendasar. Pertama, pajak dipandang sebagai kewajiban yang 

bersifat memaksa secara hukum, tanpa melibatkan dimensi spiritual atau kesadaran 

keagamaan dalam pelaksanaannya. Hal ini menjadikan pajak lebih bersandar pada 

tekanan negara daripada partisipasi moral masyarakat. Kedua, pola distribusi hasil 

pajak dinilai tidak selalu adil. Realisasi pemanfaatan dana pajak kerap kali terhambat 

oleh masalah birokrasi yang panjang, inefisiensi, serta potensi korupsi. Akibatnya, 

tujuan utama dari redistribusi fiskal, yakni menciptakan pemerataan dan keadilan 

sosial, sulit tercapai secara maksimal. Ketiga, program subsidi yang seharusnya 

menyasar kelompok rentan sering kali tidak tepat sasaran. Distribusi yang tidak 

akurat ini berkontribusi terhadap kegagalan kebijakan fiskal dalam menurunkan 

kesenjangan sosial secara signifikan. Alman lebih lanjut menegaskan bahwa secara 

umum, sistem fiskal konvensional belum mampu mengoptimalkan fungsi 

redistribusinya dalam menjawab persoalan ketimpangan antar kelompok 

masyarakat. 

Peneliti memandang bahwa sistem ZISWAF merupakan solusi yang lebih adil 

dan manusiawi dalam upaya distribusi kekayaan, terutama jika dibandingkan dengan 

sistem pajak konvensional. Zakat dalam Islam merupakan instrumen distribusi 

kekayaan yang memiliki kedudukan wajib secara syar’i. Tujuan utama zakat tidak 

hanya bersifat ekonomi, tetapi juga mencakup aspek spiritual dan sosial. Secara 

spiritual, zakat berfungsi untuk menyucikan harta dan jiwa orang yang 

menunaikannya, sebagaimana tercantum dalam Al-Qur’an surat At-Taubah ayat 103. 

Di sisi lain, zakat memiliki fungsi sosial yang sangat strategis, yakni untuk 

mendistribusikan kekayaan dari kelompok yang mampu kepada mereka yang 



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management,  Volume 1 (1), Tahun 2025  | 51 

 

 

 

membutuhkan, terutama delapan golongan mustahik yang telah ditetapkan dalam 

syariat. Mengutip data dari Baznas (2021), yang menyebutkan bahwa potensi zakat 

nasional di Indonesia mencapai sekitar Rp327 triliun per tahun, namun hingga kini 

realisasi penghimpunannya masih terbatas, yaitu hanya sekitar Rp12 triliun. 

Ketimpangan antara potensi dan realisasi tersebut menunjukkan adanya ruang yang 

sangat besar untuk mengoptimalkan pengelolaan ZISWAF. Ketimpangan antara 

potensi dan realisasi ini mencerminkan adanya ruang optimalisasi yang sangat luas, 

terutama jika dikelola secara lebih profesional, terintegrasi, dan produktif. Apabila 

potensi ZISWAF ini dapat dimaksimalkan, maka ia berpeluang menjadi sumber 

pembiayaan alternatif non APBN yang berkelanjutan, khususnya untuk mendukung 

pembangunan ekonomi mikro dan pengentasan kemiskinan. Dana zakat, infak, 

sedekah, dan wakaf yang terkumpul dapat disalurkan dalam bentuk pemberdayaan 

usaha kecil, layanan sosial dasar, serta program sosial berbasis komunitas yang 

menjangkau langsung masyarakat miskin. Dengan pengelolaan yang tepat, ZISWAF 

tidak hanya berperan sebagai instrumen distribusi kekayaan, tetapi juga sebagai 

motor penggerak pembangunan ekonomi umat secara mandiri dan berkeadilan. 

Apabila dikelola secara profesional dan terintegrasi ke dalam sistem kebijakan 

fiskal nasional, ZISWAF diyakini memiliki kapasitas yang besar untuk mengatasi 

ketimpangan ekonomi dan kemiskinan secara lebih efektif dan berkelanjutan. 

Berdasarkan pertimbangan tersebut, Fathurrahman (2012) menegaskan bahwa 

ZISWAF tidak hanya dapat melengkapi, tetapi juga menjadi alternatif strategis 

terhadap sistem fiskal konvensional yang selama ini sangat bertumpu pada pajak dan 

pinjaman luar negeri. 

Pajak dan subsidi dalam sistem fiskal konvensional memiliki peran penting 

sebagai instrumen untuk mendukung pembangunan nasional dan meningkatkan 

kesejahteraan masyarakat. Namun demikian, efektivitas pendekatan ini sangat 

bergantung pada tata kelola fiskal yang transparan dan sistem distribusi yang tepat. 

Dalam dokumen Reformasi Kebijakan Pajak dalam Kerangka Ekonomi Islam oleh 

Puspita (2025), menyoroti sejumlah keterbatasan mendasar dari sistem ini. Salah 

satunya adalah sifat pajak yang memaksa, sehingga dalam pandangan Islam, 

pendekatan ini dianggap problematik karena tidak dilandasi nilai spiritual atau 

kesukarelaan sebagaimana zakat. Selain itu, penyaluran dana hasil pajak dinilai 

kurang efisien karena harus melewati birokrasi panjang yang rawan terhadap korupsi 

dan penyimpangan. Subsidi juga tidak luput dari kritik karena dalam praktiknya 

sering kali tidak tepat sasaran. Kelompok masyarakat menengah bahkan atas justru 

lebih banyak menikmati manfaat subsidi dibandingkan mereka yang benar-benar 

membutuhkan. Akibatnya, tujuan pemerataan kesejahteraan menjadi tidak tercapai 

secara optimal. Penulis juga menekankan bahwa fungsi fiskal dalam sistem saat ini 

lebih diarahkan sebagai alat untuk memenuhi kebutuhan pembiayaan negara, bukan 

sebagai instrumen keadilan sosial yang substansial. Dengan demikian, dibutuhkan 

pendekatan alternatif yang lebih adil dan berkeadaban, seperti yang ditawarkan oleh 

sistem zakat dalam ekonomi Islam. 

Pendekatan Islam dalam sistem distribusi kekayaan menawarkan model yang 

menyeluruh dan sarat dengan nilai-nilai spiritual, moral, serta sosial, sehingga 

berbeda secara fundamental dari sistem fiskal konvensional yang cenderung 

teknokratis dan administratif. Dalam pandangan Puspita (2025) distribusi dalam 



52 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi 
 

 

Islam tidak hanya berorientasi pada pemerataan ekonomi, tetapi juga 

mengintegrasikan aspek ibadah dan tanggung jawab sosial. Instrumen seperti zakat, 

infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF) tidak semata-mata berfungsi sebagai alat 

ekonomi, tetapi juga merupakan perintah syariat yang memiliki nilai ibadah. 

Penelitian yang dilakukan oleh Choiriyah (2024) menunjukkan bahwa instrumen 

zakat, infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF) memiliki pengaruh signifikan terhadap 

penurunan angka kemiskinan di Indonesia. Melalui model regresi data time series 

tahun 2002–2020, ditemukan bahwa distribusi zakat yang dihimpun BAZNAS 

memberikan dampak negatif terhadap tingkat kemiskinan secara statistik. Artinya, 

peningkatan realisasi distribusi zakat terbukti dapat menurunkan jumlah penduduk 

miskin di Indonesia. Hasil analisis menunjukkan bahwa koefisien zakat terhadap 

angka kemiskinan adalah negatif dan signifikan. Artinya, setiap peningkatan 

distribusi zakat oleh lembaga resmi akan disertai dengan penurunan proporsi 

masyarakat miskin, terutama dalam kelompok mustahik yang menjadi penerima 

langsung manfaat zakat. Penurunan ini terjadi karena dana ZISWAF umumnya 

disalurkan secara langsung kepada kelompok masyarakat miskin (asnaf), baik dalam 

bentuk bantuan konsumtif maupun program pemberdayaan produktif (seperti modal 

usaha mikro, pelatihan, dan penguatan ekonomi keluarga). Efektivitas distribusi yang 

minim birokrasi menjadikan ZISWAF lebih cepat dan tepat sasaran dibanding 

instrumen redistribusi fiskal konvensional. 

Penelitian yang dilakukan oleh Nurherlina (2024) mengungkap bahwa 

penghimpunan dana zakat, infak, dan sedekah (ZIS) memiliki pengaruh positif dan 

signifikan terhadap pertumbuhan ekonomi (Produk Domestik Bruto/PDB). Artinya, 

optimalisasi peran ZIS dalam perekonomian tidak hanya berfungsi sebagai 

instrumen sosial-keagamaan, tetapi juga dapat berkontribusi langsung dalam 

mendorong output nasional. Penelitian ini juga menunjukkan bahwa ZIS mampu 

berkontribusi terhadap penurunan ketimpangan pendapatan (Gini Ratio), serta 

meningkatkan Indeks Pembangunan Manusia (HDI), yang menjadi indikator penting 

dalam menilai kualitas hidup dan kesejahteraan masyarakat. Dengan demikian, 

distribusi kekayaan berbasis nilai-nilai Islam ini memiliki potensi strategis dalam 

mendukung pembangunan yang inklusif. 

Penelitian oleh Darsono et al. (2019) membuktikan bahwa program zakat 

produktif memiliki dampak nyata terhadap pengurangan ketimpangan pendapatan di 

tingkat lokal. Studi yang dilakukan di Kota Yogyakarta ini menggunakan pendekatan 

survei terhadap para mustahiq (penerima zakat) yang menerima bantuan dalam 

bentuk zakat produktif, seperti modal usaha kecil atau pelatihan keterampilan. 

Hasilnya menunjukkan bahwa setelah intervensi zakat produktif, terjadi penurunan 

Gini ratio dari 0,37 menjadi 0,30, yang menandakan perbaikan distribusi 

pendapatan di kalangan masyarakat bawah. Selain itu, proporsi pendapatan pada 

kelompok 40% terbawah meningkat dari 16,83% menjadi 21,04%, mencerminkan 

penguatan daya beli dan kesejahteraan masyarakat miskin secara nyata. Temuan ini 

memperkuat pandangan bahwa zakat, jika dikelola secara produktif dan tepat 

sasaran, tidak hanya mampu memenuhi kebutuhan konsumtif jangka pendek, tetapi 

juga dapat menjadi alat transformasi sosial-ekonomi yang efektif dalam menekan 

ketimpangan struktural. 



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management,  Volume 1 (1), Tahun 2025  | 53 

 

 

 

Melalui zakat, harta dialirkan langsung kepada kelompok-kelompok yang berhak 

(mustahik) seperti fakir, miskin, dan delapan asnaf lainnya sebagaimana disebutkan 

dalam Al-Qur’an surat At-Taubah ayat 60. Mekanisme langsung ini tidak hanya 

meningkatkan efisiensi, tetapi juga meminimalkan risiko birokrasi, korupsi, dan 

manipulasi anggaran yang sering muncul dalam sistem fiskal konvensional. 

Lebih dari itu, sistem ZISWAF memuat dimensi moral dan sosial yang kuat. Ia 

mendorong semangat empati dan solidaritas sosial dalam masyarakat, memperkuat 

hubungan antarindividu, dan menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif terhadap 

kesejahteraan bersama. Dalam jangka panjang, sistem ini bersifat preventif terhadap 

ketimpangan karena mendorong perputaran harta secara merata dan menola 

praktik-praktik yang menyebabkan akumulasi kekayaan pada segelintir kelompok 

seperti riba dan eksploitasi. Keunggulan lainnya terletak pada efisiensi dan sifat 

partisipatif dari sistem ini. Karena dijalankan berdasarkan kesadaran iman, ZISWAF 

memungkinkan pelibatan masyarakat secara aktif dan bertanggung jawab. Selain itu, 

pengelolaan oleh lembaga amil zakat yang profesional dan berbasis komunitas 

menjadikan distribusinya lebih efektif dan tepat guna. Dengan demikian, pendekatan 

Islam menghadirkan sistem distribusi yang tidak hanya adil secara ekonomi, tetapi 

juga bermakna secara spiritual dan sosial. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Kesenjangan pendapatan merupakan persoalan multidimensi dan struktural 

yang tidak hanya menyangkut perbedaan angka pendapatan, tetapi juga berdampak 

pada stabilitas sosial, akses politik, dan keadilan ekonomi. Ketimpangan ini sering 

kali dipicu oleh kegagalan sistem distribusi konvensional, baik kapitalisme yang 

mendorong akumulasi kekayaan tanpa batas maupun sosialisme yang terlalu 

sentralistik dan mengekang inisiatif individu. Dalam konteks ini, sistem fiskal 

konvensional melalui pajak dan subsidi menunjukkan berbagai keterbatasan, seperti 

birokrasi yang panjang, ketidaktepatan sasaran, dan lemahnya orientasi spiritual dan 

sosial dalam praktik distribusinya. 

Etika ekonomi Islam menawarkan kerangka distribusi kekayaan yang adil, 

seimbang, dan holistik. Sistem ini tidak hanya menekankan efisiensi ekonomi, tetapi 

juga menjunjung tinggi nilai spiritual, moral, dan sosial sebagai bagian integral dari 

mekanisme distribusi. Instrumen-instrumen seperti zakat, infak, sedekah, wakaf, dan 

warisan dalam sistem Islam bertujuan untuk memenuhi kebutuhan dasar 

masyarakat, mengurangi kesenjangan ekonomi, serta memperkuat solidaritas dan 

kohesi sosial. Distribusi ini dilakukan secara langsung, tepat sasaran, dan dengan 

landasan keimanan yang tinggi, sehingga mendorong partisipasi yang sukarela dan 

berkelanjutan. Lebih dari itu, Islam tidak hanya mengatur kekayaan secara spiritual, 

tetapi juga secara sosial ekonomi, dengan menempatkan manusia sebagai khalifah 

yang bertanggung jawab atas kemakmuran bumi. Tujuan akhir dari sistem distribusi 

dalam Islam adalah terwujudnya falah, kesejahteraan dunia dan akhirat, melalui 

pembangunan ekonomi yang inklusif, adil, dan berkeadaban. Pendekatan ini bukan 

hanya menawarkan solusi atas ketimpangan, tetapi juga memberikan model 

pembangunan yang harmonis antara dimensi material dan nilai-nilai transendental. 

Sebagai bentuk tindak lanjut dari temuan dan analisis dalam penelitian ini, 

terdapat beberapa saran strategis yang dapat dipertimbangkan untuk mendorong 



54 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi 
 

 

keadilan distribusi yang lebih menyeluruh. Pertama, perlu adanya integrasi prinsip 

distribusi Islam ke dalam kebijakan pembangunan nasional. Hal ini penting agar 

distribusi kekayaan tidak semata-mata mengandalkan instrumen fiskal konvensional 

seperti pajak dan subsidi, tetapi juga mengadopsi nilai-nilai spiritual, moral, dan 

sosial yang terkandung dalam sistem ZISWAF (zakat, infak, sedekah, dan wakaf). 

Kedua, penelitian lanjutan diperlukan untuk mengkaji efektivitas ZISWAF dalam 

skala makro, khususnya dalam perannya menurunkan kemiskinan dan ketimpangan 

secara nasional. Riset ini penting sebagai dasar pengambilan kebijakan publik yang 

berbasis data dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah maupun syar’i. Ketiga, 

penguatan kelembagaan amil zakat dan peningkatan literasi masyarakat tentang 

nilai-nilai distribusi Islam menjadi sangat krusial. Lembaga pengelola zakat perlu 

terus didorong agar profesional, transparan, dan akuntabel, sementara masyarakat 

perlu diberikan pemahaman yang utuh tentang pentingnya berbagi dan solidaritas 

sosial sebagai bagian dari ibadah dan tanggung jawab kolektif. Dengan demikian, 

sistem distribusi berbasis Islam tidak hanya menjadi pelengkap, tetapi dapat menjadi 

pilar utama dalam mewujudkan keadilan sosial yang berkelanjutan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

      A.A, F. M., & Rosidta, A. (2023). eran Wakaf Dan Zakat Dalam Meningkatkan 

Ekonomi Masyarakat Indonesia. Lisyabab: Jurnal Studi Islam Dan Sosial, Vol.4, No.2 

A’yun, M., Hidayah, Z., & Masrur, M. (2024). Peran Lembaga Zakat, Infaq, 

Sedekah dan Wakaf terhadap Perekonomian. Jurnal QIEMA (Qomaruddin Islamic 

Economy Magazine), Vol. 10, No. 1 , 57-63. 

Abdullah, L. A., Canon, S., & Payu, B. R. (2024). ANALISIS PENGARUH 

VARIABEL MAKRO EKONOMI (INFLASI, TENAGA KERJA, INVESTASI DAN 

TINGKAT PENGANGGURAN) TERHADAP PERTUMBUHAN EKONOMI DI 

INDONESIA . JURNAL STUDI EKONOMI DAN PEMBANGUNAN (JSEP), Vol. 2, 

No. 2 , 324-335. 

Ahwalui. (2001:6). Distribusi Pendapatan dalam pembangunan. Yogyakarta: 

Jurnal Ekonomi Pembangunan. 

Akbar, M. A., & Winarsa, H. (2024). ANALISIS DISTRIBUSI KEKAYAAN DALAM 

PERSPEKTIF EKONOMI ISLAM. Ar Rasyid: Journal of Islamic Studies, Vol.2, No.2 , 

75-84. 

Al Tariqi, A. A. (2004:279-281). Ekonomi Islam: Prinsip, Dasar dan Tujuan. 

Yogyakarta: Magistra Insania Press. 

Almas, B., & Burhan, M. U. (2016). Zakat dan Pajak: Keadilan Redistribusi 

Perspektif Islam. Jurnal Ilmiah Mahasiswa FEB, Vol. 3, No. 2 

Al-Qardawi, Y. (1995). Daur Al Qiyam wa al-Akhlaq fi al-iqtishad al Islam [Terj.], 

Hal. 336. Kairo: Maktabah Wahdah. 

Analisis Perbandingan Sistem Pajak Progressif dan Pajak Proporsional: Implikasi 

Terhadap Keadilan Sosial. (2024). Jurnal Papatung: Jurnal Ilmu Administrasi 

Publik, Pemerintahan dan Politik. 

Anggraini, M., & Sisdianto, E. (2024). nalisis Penerapan Akuntansi Lingkungan 

Syariah Dan Peranannya Dalam Pengelolaan Dana Zakat, Infaq, Dan Sedekah Dalam 

Perspektif Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen, Vol.2, No.12 , 491-505. 



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management,  Volume 1 (1), Tahun 2025  | 55 

 

 

 

Anti, Y. Y., & Anis, A. (2024). Pengaruh Aspek Sosial-Politik dan Ekonomi 

Terhadap Ketimpangan Pendapatan di Indonesia . Ecosains: Jurnal Ilmiah Ekonomi 

dan Pembangunan, Vol.13, No.1, 58-67. 

Arsyad, L. (2010). Ekonomi Pembangunan. Yogyakarta: UPP YKPN. 

Baznas. (2021). Outlook Zakat Indonesia 2021. Jakarta: Badan Amil Zakat 

Nasional. 

Choiriyah, E. A., Kafi, A., Hikmah, I. F., & Indrawan, I. W. (2024). ZAKAT AND 

POVERTY ALLEVIATION IN INDONESIA:A PANEL ANALYSIS AT PROVINCIAL 

LEVEL. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance, Vol. 6, No.4 , 812-832. 

Darsono, S. N., Raihana, M., Jati, H. F., & Pachmi, A. (2019). The Impact of 

Productive Zakat on the Income Inequality of Mustahiq in Yogyakarta. Journal of 

Economics Research and Social Sciences, Vol.3, No.1. 

Dienillah, A. N. (2022). PENGARUH ZAKAT, INFAK, SEDEKAH (ZIS) DAN 

PAJAK TERHADAP KETIMPANGAN DI INDONESIA PERIODE 2011 – 2020 . 

Skripsi. 

Fathurrahman, A. (2012). Kebijakan Fiskal di Indonesia dalam Perspektif 

Ekonomi Islam: Studi Kasus dalam Mengentaskan Kemiskinan. Jurnal Ekonomi dan 

Studi Pembangunan, Vol.13, No.1 , 72-82. 

Fitriani, A. (2021). Skripsi: Analisis Pertumbuhan Ekonomi dan Distribusi 

Pendapatan Ditinjau dengan Perspektif Etika Ekonomi Islam. Garut: STAIPI . 

Gilarso, T. (2004). Pengantar Ilmu Ekonomi Makro. Yogyakarta: Kanisius. 

Gunawan, M. H. (2020). Pertumbuhan Ekonomi dalam Pandangan Ekonomi 

Islam. Tahkim, Vol. XVI, No.I , 117-128. 

Hiariej, E. (2006). Perkembangan Kapitalisme Negara di Indonesia. JSP: Jurnal 

Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Volume 10, Nomor 1 , 91-120. 

Huda, N., & dkk. (2017). Ekonomi Pembangunan Islam. Jakarta: Kencana Prenada 

Media. 

Kalsum, U. (2018). Distribusi Pendapatan dan Kekayaan dalam Ekonomi Islam. Li 

Falah: Jurnal Studi Ekonomi dan Bisnis Islam, Vol.3, No.1 , 41-59. 

Karmaen, S. (2024). Moralitas Ekonomi: Penerapan Etika Dalam Mewujudkan 

Distribusi Pendapatan Yang Adil Dalam Konteks Ekonomi Islam. 

MUSLIMPRENEUR: Jurnal Ekonomi Dan Kajian Keislaman, Vol.4, No.1 , 16-36. 

Khasanah, L. (2021). Dampak Ketimpangan Pendapatan, Tata Kelola 

Pemerintahan dan Korupsi terhadap Tingkat Kemiskinan di Indonesia. Jurnal 

Bharanomics, Vol. 1, No. 2 , 75-81. 

Kuncoro, M. (1997). Ekonomi Pembangunan. Yogyakarta: UPP AMPYKPN. 

Maesza, P., Saputro, G. E., & Suwarno, P. (2022). engaruh Anggaran Pertahanan, 

Pertumbuhan Ekonomi, da Investasi Terhadap Ketimpangan Pendapatan di 

Indonesia Tahun 2000-2019. Jurnal Cafetaria: OJS Universitas Karimun , 130-140. 

Mannan, M. (1993). Teori dan Praktek Ekonomi Islam,. Yogyakarta: Dana Bhakti. 

Mayangsari, D. M., Priana, W., & Wahed, M. (2021). ANALISIS FAKTOR 

PERTUMBUHAN EKONOMI YANG MEMPENGARUHI KONSUMSI, 

PENGANGGURAN DAN KEMISKINAN DI KABUPATEN JOMBANG. Jurnal 

Education and development, Vol.9, No.3 , 258-265. 

Mubarok, M. H., Taufikurrahman, M., & Panorama, M. (2024). Distribusi 

Kekayaan Dalam Ekonomi Mikro Islam. Jurnal Studi Islam Indonesia, Vol.2, No.2 , 



56 | Etika Ekonomi Islam dan Ketimpangan Distribusi Dalam Pertumbuhan Ekonomi 
 

 

301-318. 

Mustafida, R., Kurnia, Z. N., Fauziah, N. N., Binti Subri, N. S., & Binti Ahmad Faiz, 

F. A. (2020). THE IMPLEMENTATION OF MAQASHID SHARIAH IN ZAKAT 

INSTITUTION: COMPARISON BETWEEN INDONESIA AND MALAYSIA. JEBIS: 

Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam, Vol. 6, No.2 , 317-339. 

Nasution, A. F. (2023). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Harfa Creative. 

Nordhaus, S. (2002). Ilmu Ekonomi Mikro. Media Global. 

Nurherlina, & Rusgianto, S. (2024). Analisis Pengaruh Penghimpunan Zakat Infak 

Sedekah (ZIS) Terhadap Makroekonomi Indonesia: Pendekatan Data Panel. Jurnal 

Ilmiah Ekonomi Islam, Vol.10, No.2 , 1637-1646. 

Paksi, G. M., Agelia, D. P., Natasya, N., & Tambunan, K. (2025). Pertumbuhan 

Ekonomi Dalam Perspektif Islam. Derivatif: Jurnal Manajemen Ekonomi Dan 

Akuntansi, VOl.1, No.2 , 1-10. 

Pare, N., All Habsy, B., & Nursalim, M. (2025). GROUNDED THEORY: 

METODOLOGI PENELITIAN KUALITATIF. Inovasi Pendidikan Nusantara, Vol.6, 

No.2. 

Puspita, L. (2025). Reformasi Kebijakan Pajak dalam Kerangka Ekonomi Islam: 

Antara Zakat dan Pajak. Jurnal Akuntansi, Ekonomi dan Manajemen Bisnis . 

R. K. (2014:120). Case Study Research (Design and Methods), 5 ed. London: SAGE 

Publications. Rahardjo, D. (1999:34). Islam dan transformasi Sosial Ekonomi. 

Jakarta: LSAF. 

Rifaldo, M. D., & Rejekiningsih, T. W. (2024). Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pendapatan di Indonesia Tahun 2015-2019. DIPONEGORO JOURNAL OF 

ECONOMICS, Vol.13, No.2 , 27- 40. 

Santoso, F. S. (2011). Reformasi Ekonomi Berbasis Bagi Hasil. Jurnal Muqtasid, 

Vol.2, No.2 , 193- 207. 

Saragih, F. M., Prasetya, M. D., & Zein, A. W. (2025). Membangun Keadilan Fiskal: 

Analisis Sederhana Tentang Subsidi dan Redistribusi. Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-

Ilmu Sosial, Vol.2, No.11 , 293-298. 

Sari, P. H., & Santoso, R. P. (2024). Pertumbuhan ekonomi dan ketimpangan di 

Indonesia periode 2012-2023. Jurna lKebijakan Ekonomi dan Keuangan,Vol.3, No.2 , 

220-226. 

Sri, W., Abd Majid, M. S., & Ridwan, M. (2023). Mekanisme Distribusi Kekayaan 

Negara Dalam Ekonomi Islam. Nusantara: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, Vol.10, 

No.5 , 2652-66. 

Sulung, U., & Muspawi, M. (2024). Memahami Sumber Data Penelitian: Primer, 

Sekunder, dan Tersier. Jurnal Edu Research, Vol.5, No.3 , 110-116. 

Taresh A., A., Wulan Sari, D., & Purwono, R. (2021). Analysis of the relationship 

between income inequality and social variables: Evidence from Indonesia. Economics 

and Sociology: INTERDISCIPLINARY APPROACH TO ECONOMICS AND 

SOCIOLOGY , 103-119. 

Todaro, M. P., & S. C. (2006). (Terj) Pembangunan ekonomi. Jakarta : Erlangga. 

Todaro, M., & Smith, S. C. (2011). Pembangunan Ekonomi ke-9. Jakarta: Erlangga. 

W. B. (2023). Indonesia Economic Prospects: Fiscal Policy for Inclusive Growth. 

Washington DC: World Bank Group. 

W. B. (2025). People-First Housing:A Roadmap from Homes to Jobs to Prosperity 



At-Tadhmin : Journal of Islamic Financial Management,  Volume 1 (1), Tahun 2025  | 57 

 

 

 

in Indonesia. Washington DC: World Bank Group. 

Zulfikar D, A., Adilah, A. N., Berlian, & M. D. (2019). Konsep Pertumbuhan 

Ekonomi dan Kesejahteraan Dalam Islam. Jurnal Iqtisaduna, Vol.5, No.2 , 264-273. 


