
Hadisuna: Jurnal Studi Hadis 
https://jurnal.iaipigarut.ac.id/HJSIH 

ISSN:  3109-8088 

 Vol. 1 No. 2 – Des. 2025 

Halaman 14-22 

 

 

14 

 

Paradigma Filsafat Ilmu dalam Takhrij Hadis: 

Dari Positivisme Ke Konstruktivisme 
 

Adelia Cahya Kinanti11, Nurul Azmi Azizah2 

Nisa Nurrohmah3, Windah4, Usman Setiawan5, Agesta Fiana6 
1-6 Program Studi S2 Keperawatan, Fakultas Kesehatan, 

Universitas Aisyah Pringsewu, Lampung 

chykntadelia87@gmail.com* 

*Correspondence 

 

Diterima: 15/10/2025; Disetujui: 20/11/2025; Diterbitkan: 30/12/2025 

 
Abstract : Takhrij al hadith is a scholarly discipline focused on verifying the sanad (chain of 

transmission) and matan (text) of hadiths. Traditionally, its methodology has been 

rooted in the positivist paradigm, aiming for objectivity through factual verification. 

However, the emergence of constructivist thought in the philosophy of science 

emphasizes that knowledge is shaped by scholarly communities and socio historical 

contexts. This article explores the paradigm shift from positivism to constructivism 

in the practice of takhrij al hadith. Using a qualitative descriptive method based on 

a literature review of educational and contemporary studies from 2020 to 2025, this 

study finds that constructivism enriches the understanding of sanad and matan 

without undermining traditional standards of validity. The integration of both 

paradigms is shown to strengthen the methodology of takhrij and enhance its 

relevance in modern Islamic scholarship. 

Keyword : positivism; constructivism; takhrij al-hadith; sanad criticism; philosophy of 

science 

   

Abstrak : Takhrij hadis adalah disiplin ilmiah yang berfokus pada verifikasi sanad dan 

matan hadis, yang dalam praktik tradisionalnya berlandaskan paradigma 

positivisme bertujuan mencapai objektivitas melalui verifikasi faktual. Munculnya 

paradigma konstruktivisme dalam filsafat ilmu menekankan bahwa pengetahuan 

dibentuk oleh komunitas ilmiah dan konteks sosial historis. Artikel ini 

mengeksplorasi pergeseran paradigma dari positivisme ke konstruktivisme dalam 

praktik takhrij hadis. Melalui metode kualitatif deskriptif berbasis telaah pustaka 

literatur pendidikan hingga studi kontemporer antara 2020 dan 2025, ditemukan 

bahwa konstruktivisme memperkaya makna sanad dan matan tanpa 

menggantikan validitas tradisional. Diperoleh bahwa integrasi kedua paradigma 

dapat memperkuat metodologi takhrij dan relevansinya dalam keilmuan Islam 

modern. 

Kata Kunci : positivisme; konstruktivisme; takhrij hadis; kritik sanad; filsafat ilmu 

 

 

https://jurnal.iaipigarut.ac.id/HJSIH
mailto:chykntadelia87@gmail.com


 Adelia Cahya Kinanti1, et.al., 

“Paradigma Filsafat Ilmu Dalam Takhrij Hadis...” (h. 14-22) 

15 

 

PENDAHULUAN 

Takhrij hadis merupakan disiplin penting dalam studi hadis yang berfokus pada penelusuran 

sanad (rantai periwayat) dan matan (teks) hadis guna menentukan autentisitas dan status 

hukum hadis tersebut. Dalam metodologi klasik, takhrij sangat bergantung pada pendekatan 

faktual dan verifikasi kredibilitas perawi melalui sistem kritik sanad dan matan. Hal ini 

menunjukkan adanya paradigma epistemik positivisme yang menekankan pada keobjektifan, 

ketepatan data, dan sistem klasifikasi yang ketat terhadap periwayat berdasarkan sumber 

sumber otoritatif seperti Tahdzib al Kamal, al Jarh wa al Ta’dil, dan Lisan al Mizan (Ismail & 

Hidayat, 2023). 

Paradigma positivisme dalam filsafat ilmu berpijak pada prinsip bahwa pengetahuan 

ilmiah harus didasarkan pada fakta empiris, logika formal, dan metode observasi yang dapat 

diverifikasi secara objektif. Dalam konteks takhrij, paradigma ini tampak dalam ketatnya 

metodologi yang digunakan untuk menguji kesambungan sanad, integritas perawi, dan 

keterhubungan antara sumber sumber primer hadis (Maulana, 2021). Oleh karena itu, 

keaslian hadis dinilai secara historis dan faktual, bukan melalui interpretasi atau pemaknaan 

yang kontekstual. 

Namun demikian, pendekatan positivistik dalam takhrij tidak luput dari kritik. Banyak 

sarjana kontemporer menyatakan bahwa positivisme cenderung reduksionis karena 

mengabaikan faktor sosial, budaya, dan historis yang memengaruhi periwayatan hadis. 

Contohnya, kasus hadis mursal, hadis syadz, dan riwayat ahad sering menimbulkan 

perdebatan karena memerlukan pendekatan interpretatif yang lebih kompleks dibandingkan 

sekadar verifikasi data formal (Dahlan, 2022). Dalam kasus semacam itu, pemahaman 

terhadap konteks sosial tempat hadis diriwayatkan menjadi sangat penting. 

Konstruktivisme sebagai paradigma alternatif dalam filsafat ilmu menawarkan 

pendekatan yang lebih kontekstual dan dinamis. Paradigma ini memandang bahwa 

pengetahuan tidak semata mata ditemukan, tetapi dibangun melalui proses interaksi sosial, 

budaya, dan historis. Dalam takhrij hadis, konstruktivisme membuka ruang untuk melihat 

sanad dan matan bukan hanya sebagai data historis, tetapi juga sebagai hasil konstruksi 

epistemik komunitas ulama dan periwayat sepanjang sejarah (M. A. Akbar, Wahid, & Yasin, 

2024). 

Sejalan dengan itu, studi epistemologi Islam kontemporer menekankan pentingnya 

integrasi antara wahyu (naqli) dan rasionalitas (‘aqli) dalam menghasilkan pemahaman yang 

utuh. Epistemologi Islam Nusantara, misalnya, menggabungkan tiga pendekatan utama: 

bayani (tekstual), burhani (rasional), dan ‘irfani (intuisi spiritual), yang memberikan kerangka 

filosofis untuk pendekatan konstruktivis dalam takhrij  (D. Akbar & Handayani, 2024). Model 

ini relevan untuk memahami bagaimana komunitas Muslim Nusantara mengkonstruksi 

validitas hadis secara lebih luas daripada sekadar pendekatan sanad. 

Transformasi digital dalam studi hadis juga turut mendorong bergesernya paradigma 

takhrij. Penelitian di UIN Sunan Gunung Djati menunjukkan bahwa penggunaan perangkat 

lunak seperti Maktabah Syamilah telah mempercepat proses penelusuran sanad dan takhrij, 

namun tidak sepenuhnya menggantikan pertimbangan interpretatif yang dilakukan oleh para 

ulama. Dalam banyak kasus, kredibilitas hadis masih ditentukan oleh otoritas keilmuan dan 

konsensus komunitas keagamaan, bukan hanya oleh perangkat digital (Ahmadi, 2025). 



 Adelia Cahya Kinanti1, et.al., 

“Paradigma Filsafat Ilmu Dalam Takhrij Hadis...” (h. 14-22) 

16 

 

Kritik terhadap metode takhrij modern juga terlihat dalam beberapa jurnal, seperti Mushaf 

Journal, yang menyoroti potensi penyederhanaan proses takhrij oleh digitalisasi. Penggunaan 

teknologi mempercepat akses, namun interpretasi dan analisis kritis terhadap konteks hadis 

seringkali tetap bergantung pada pengetahuan mendalam tentang sejarah Islam dan 

metodologi hadis klasik (Lainuvar, 2023). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menggali pergeseran 

paradigma dalam metodologi takhrij hadis dari positivisme ke konstruktivisme, serta 

mengevaluasi kemungkinan integrasi keduanya untuk menghasilkan pendekatan yang lebih 

komprehensif dalam studi hadis kontemporer. Studi ini juga menilai relevansi kerangka 

filsafat ilmu dalam mengembangkan metode takhrij yang adaptif terhadap tantangan zaman. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi pustaka. 

Fokus penelitian diarahkan pada eksplorasi pergeseran paradigma filsafat ilmu dalam praktik 

takhrij hadis, khususnya dari pendekatan positivistik menuju konstruktivistik. Pendekatan ini 

dipilih karena sesuai untuk mengkaji konsep konsep teoritik dan dinamika keilmuan yang 

berkembang dalam studi hadis dan filsafat ilmu. Data yang digunakan bersifat sekunder dan 

dikumpulkan melalui penelusuran terhadap berbagai artikel ilmiah, publikasi akademik, 

serta referensi digital yang relevan yang terbit pada tahun 2020–2025. 

Pengumpulan data dilakukan dengan mengidentifikasi sumber sumber yang membahas 

isu isu seperti epistemologi keilmuan, metodologi takhrij, paradigma filsafat ilmu, serta 

transformasi digital dalam studi hadis. Data kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis 

isi secara tematik dan interpretatif, dengan mengelompokkan pembahasan dalam dua 

kerangka besar: positivisme dan konstruktivisme. Analisis dilakukan dengan 

mempertimbangkan konteks sosial, historis, dan keilmuan yang melatarbelakangi setiap 

pendekatan. 

 

PEMBAHASAN DAN DISKUSI 

Percepatan Penelusuran Sanad Melalui Digitalisasi (Paradigma Positivisme Modern) 

Penelitian oleh Akbar dan Handayani (2024) menemukan bahwa penggunaan aplikasi digital 

seperti al Maktabah al Shāmilah secara signifikan mempercepat proses penelusuran sanad 

dan matan hadis. Mahasiswa dapat mengakses teks teks hadis secara cepat tanpa perlu 

membuka banyak kitab fisik satu per satu. Aplikasi ini memungkinkan pencarian 

menggunakan fitur kata kunci, pencarian lintas kitab secara otomatis, dan tampilan metadata 

perawi sehingga memperpendek waktu pencarian hingga lebih dari 80% (D. Akbar & 

Handayani, 2024). 

Temuan ini menguatkan paradigma positivistik modern dalam takhrij yakni bahwa 

efisiensi dan keandalan data digital dapat mendekatkan metode keilmuan menjadi lebih 

sistematis, empiris, dan akurat. Digitalisasi memungkinkan verifikasi cepat atas nama perawi, 

keberadaan sanad, serta perbandingan matan antar versi kitab. Namun, studi tersebut juga 

mencatat bahwa meski data dapat diperoleh dengan mudah, interpretasi terhadap 

kredibilitas tetap bergantung pada pemahaman metodologi klasik seperti jarḥ wa taʿdīl dan 

kajian secara manual oleh ulama maupun akademisi (Lainuvar, 2023). 



 Adelia Cahya Kinanti1, et.al., 

“Paradigma Filsafat Ilmu Dalam Takhrij Hadis...” (h. 14-22) 

17 

 

Temuan lain dari Nur Alisa Alisa et al. (2023) memperkuat hal ini penelusuran non digital 

memungkinkan mahasiswa memahami struktur sanad secara mendalam, namun 

penggunaan aplikasi digital membuka kemungkinan akses ke versi kitab alternatif dan 

memungkinkan verifikasi awal yang lebih cepat, meskipun evaluasi akhir tetap 

membutuhkan pertimbangan kritis manusia (Alisa, Prades Arito Silondae, Sahib, Sakka, & 

Asiah, 2023). 

 

Keterbatasan Digitalisasi dalam Menjamin Kualitas Ilmiah (Paradigma Konstruktivisme) 

Meskipun digitalisasi membawa efisiensi signifikan dalam takhrij hadis, penelitian oleh 

Hasanah dan Hifni (2024) dalam Takwil: Journal of Quran and Hadith Studies 

menggarisbawahi bahwa kemudahan akses melalui platform digital tetap tidak menjamin 

keakuratan ilmiah. Artikel tersebut menyebutkan bahwa tantangan seperti penyebaran hadis 

palsu dan variasi teks digital menunjukkan perlunya verifikasi oleh komunitas ulama dan 

penggunaan metodologi klasik (jarḥ wa taʿdīl serta i‘tidār sanad) sebagai fase akhir evaluasi 

validitas (Hasanah & Hifni, 2024). 

Lebih lanjut, studi oleh Najiyah & Hadi (2023) pada Al Bayan: Journal of Hadith Studies 

tentang penggunaan software Gawāmi’ al Kalīm menunjukkan bahwa, meskipun perangkat 

ini mempercepat takhrij dasar dengan menyajikan indeks perawi dan narasi, evaluasi 

mendalam terhadap kualitas sanad dan konektivitas jaringan periwayat tetap harus dilakukan 

manual. Artinya, data digital memudahkan tahapan awal tetapi tidak menggantikan proses 

interpretatif yang bersifat konstruktif oleh ulama (Najiyah & Hadi, 2023). 

Kombinasi temuan ini menunjukkan bahwa paradigma konstruktivisme sangat relevan 

dalam konteks ini pengetahuan sanad dan matan tidak sekadar hasil verifikasi digital, tetapi 

juga produk interpretasi komunitas ilmiah. Keabsahan hadis dibentuk melalui dialog 

interaktif antara data sistematis dan kebijaksanaan ilmiah ulama. Oleh karena itu, digitalisasi 

tanpa pendampingan metodologi klasik berisiko menyederhanakan proses takhrij menjadi 

semata mata mekanistik. 

 

Pemanfaatan Teknologi sebagai Model Intermediasi 

Dalam lingkungan pendidikan Islam, digitalisasi melalui aplikasi seperti Maktabah Syamilah 

bukan sekadar alat pendukung, tetapi telah berkembang menjadi sarana intermediasi antara 

literasi digital dan metodologi tradisional takhrij. Penelitian praktikum di UIN Sunan Ampel 

Surabaya oleh Pratama et al. (2024) menunjukkan bahwa pelatihan optimalisasi penggunaan 

Maktabah Syamilah secara sistematis meningkatkan kompetensi mahasiswa dalam proses 

takhrij hadis. Pelatihan dilaksanakan dalam tiga tahap persiapan, pelatihan langsung, dan 

evaluasi menggunakan metode partisipatif seperti diskusi dan praktik langsung. Hasilnya, 

mahasiswa dapat melakukan takhrij lebih efisien dan akurat, serta memiliki pemahaman awal 

tentang struktur sanad dan matan tanpa membuka kitab fisik satu per satu (Pratama et al., 

2024). 

Namun, efektivitas penggunaan teknologi ini sangat bergantung pada integrasi metode 

klasik dalam kurikulum. Meskipun aplikasi mempercepat proses, mahasiswa tetap 

memerlukan panduan terhadap prinsip prinsip jarḥ wa taʿdīl, kontinuitas sanad, dan konteks 

historis periwayatan agar tidak terjadi pengurangan kualitas ilmiah dalam penilaian – 

kecenderungan yang berisiko terjadi jika digitalisasi hanya digunakan secara mekanistik. Oleh 



 Adelia Cahya Kinanti1, et.al., 

“Paradigma Filsafat Ilmu Dalam Takhrij Hadis...” (h. 14-22) 

18 

 

karena itu, aplikasi semacam ini idealnya digunakan sebagai model intermediasi: 

mempercepat akses data sekaligus memperkuat literasi metodologis yang memadukan antara 

teknologi dan tradisi akademik keilmuan hadis. 

 

Perspektif Konstruktivisme: Interpretasi Sosial-Komunitas 

Konstruktivisme menekankan bahwa makna sanad dan matan tidak bersifat monolitik, 

melainkan dibentuk melalui interaksi komunitas ilmiah dalam konteks sosial dan budaya 

tertentu. Studi oleh Wiwaha et al. (2024) dalam Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan 

memperlihatkan bahwa struktur sosial, posisi kelompok periwayat, dan norma lokal secara 

signifikan memengaruhi cara hadis diklasifikasi dan diterima di masyarakat Islam. 

Masyarakat lokal dan institusi keagamaan turut membentuk apa yang dianggap sahih atau 

lemah berdasarkan konteks dan tradisi akademik setempat (Wiwaha, Hidayati, Hanifah, 

Wicaksono, & Lubis, 2024). 

Hal ini sejalan dengan pendekatan konstruktivistik: tanpa konteks sosial-keilmuan yang 

kuat, validasi digital dapat menyimpan bias atau kekosongan interpretatif. Misalnya, 

interpretasi seorang periwayat lokal yang terbentuk dari tradisi pesantren atau komunitas 

tertentu dapat berbeda dari standar epistemik ulama di pusat ilmu hadis. Penelitian ini 

mendukung bahwa hasil takhrij digital tidak dapat dianggap final tanpa adanya legitimasi dan 

dialog komunitas ilmiah lokal. 

Lebih lanjut, Abdulrahman (2024) dalam Journal of Ecohumanism menyoroti bagaimana 

faktor budaya, politik, dan regional turut mempengaruhi klasifikasi hadis dalam sejarah ilmu 

hadis. Transformasi dalam sistem klasifikasi hadis termasuk standar keandalan sanad dialami 

ketika komunitas lokal mencoba menyelaraskan tradisi lama dengan konteks global dan era 

digital (Abdulrahman, 2024). 

Dengan demikian konstruktivisme menjadi paradigma yang relevan validitas hadis bukan 

hanya soal verifikasi teknis, tetapi juga proses makna bersama yang melibatkan tradisi ilmiah, 

norma sosial, dan nilai-nilai keagamaan lokal. Tanpa pertimbangan ini, takhrij digital bisa 

menyebabkan pemahaman sempit dan kehilangan nuansa yang diperlukan untuk penilaian 

ilmiah yang holistik. 

 

Model Integratif: Sinergi antara Positivisme dan Konstruktivisme 

Studi oleh Maisarah et al (2024) menegaskan bahwa perkembangan digital (misalnya 

Maktabah Syamilah, Jawāmiʿ al-Kalim, dan database manuskrip digital) secara signifikan 

memperluas akses ke teks-teks hadis dan metadata periwayat. Namun, artikel tersebut juga 

memperingatkan bahwa menyebarnya narasi yang tidak terverifikasi dan visibilitas 

algoritmik tanpa kontrol akademik dapat menurunkan otoritas tradisional ulama dan 

membahayakan integritas sanad dalam studi hadis digital. Dari sini muncul urgensi sinergi 

verifikasi awal secara digital harus dilanjutkan dengan evaluasi komunitas ilmiah berbasis 

metode klasik (Maisarah, Salsabilla, & Dewi, 2024). 

Dalam konteks ini, pendekatan hybrid dirancang untuk menggabungkan kecepatan digital 

(positivisme modern) dengan legitimasi epistemik komunitas ilmiah (konstruktivisme). 

Prinsipnya adalah: data dapat diakses awal secara cepat, tetapi penilaian kualitas diambil dari 

evaluasi bersama komunitas ilmuan hadis terutama melalui telaah ulang sanad dan matan 

secara manual. Pendekatan ini juga merefleksikan tema dalam studi Takwil: Journal of Quran 



 Adelia Cahya Kinanti1, et.al., 

“Paradigma Filsafat Ilmu Dalam Takhrij Hadis...” (h. 14-22) 

19 

 

and Hadith Studies, yaitu pentingnya moral epistemik dan akhlak digital dalam menjaga nilai 

autentik hadis digital (Hasanah & Hifni, 2024). 

Lebih lanjut, Raidatul Umanah (2024) mengamati dalam Al-Iftah: Journal of Islamic Studies 

and Society bahwa meskipun banyak platform digital mempercepat akses data, banyak dari 

mereka tidak memfasilitasi proses verifikasi sanad dan matan secara komprehensif. Hal ini 

menyebabkan potensi persebaran hadis lemah atau palsu, sehingga komunitas ilmiah harus 

aktif merekonstruksi validitas narasi (verifikasi akhir) dengan pendekatan tradisional dan 

dialog ilmiah yang kritis (Raidatul Umanah, 2024). 

Dengan demikian, model integratif ini menawarkan ragam manfaat Efisiensi data dan 

akses luas melalui teknologi digital, Legitimasi ilmiah dan sosial melalui evaluasi komunitas 

ulama, Ketahanan terhadap disinformasi melalui etika digital dan literasi hadis. Pendekatan 

ini mendekatkan takhrij modern pada cakupan metodologis yang komprehensif memadukan 

kekuatan positivisme dan konstruktivisme dalam kerangka keilmuan hadis yang adaptif dan 

kredibel secara akademik. 

 

Implikasi Filsafat Ilmu bagi Pengembangan Takhrij Modern 

Paradigma konstruktivistik membuka ruang bagi takhrij hadis sebagai praktik epistemik yang 

dinamis dan partisipatif. Dalam kerangka epistemologi Islam modern yang mengintegrasikan 

pendekatan Bayani (tekstual-normatif), Burhani (rasional-analitis), dan Irfani (intuisi-

spiritual) penilaian sanad dan matan tidak hanya berdasarkan objektivitas data, tetapi juga 

konteks nilai dan budaya komunitas keilmuan. Studi oleh Muhammad Irfani et al (2024) 

menjelaskan bahwa sintesis ketiga epistemologi tersebut membentuk model keilmuan yang 

holistik dan adaptif dalam memahami teks di sinilah konstruktivisme menemukan pijak 

filosofisnya (Irfani, Habibi, & Rifqiyansyah, 2025). 

Pandangan serupa dikembangkan oleh Azrial Syahrur Ramadhan (2025), yang 

menyatakan bahwa kombinasi Bayani, Burhani, dan Irfani adalah solusi epistemik yang 

diperlukan untuk menjawab berbagai tantangan keilmuan kontemporer, termasuk studi 

hadis modern (Ramadhan, 2025). 

Sementara itu, positivisme modern terus menyumbangkan piranti efisien, seperti 

perangkat digital, database sanad otomatis, dan fitur pencarian yang mempercepat akses 

data. Namun menurut Nasrul Umam et al (2025) mengatakan teknologi ini tetap memerlukan 

landasan filosofis yang memberi legitimasi dan kedalaman penilaian terhadap hadis 

memastikan bahwa kecepatan tidak menggantikan kualitas keilmuan Dengan kombinasi 

keduanya, pendekatan takhrij modern dapat menjadi lebih efisien dan kredibel secara 

akademik: positivisme memastikan akurasi data, sementara konstruktivisme memastikan 

integritas epistemik melalui dialog komunitas ilmiah dan nilai moral keilmuan (Umam, 

Ulfiana, & Faudi, 2023). 

 

Tantangan Implementasi dan Agenda Lanjutan 

Salah satu tantangan terbesar dalam penerapan paradigma integratif antara positivisme dan 

konstruktivisme dalam praktik takhrij hadis adalah masih rendahnya literasi digital dan 

filsafat ilmu di kalangan akademisi tradisional. Studi oleh Uswatun Hasanah dan Ahmad Hifni 

(2024) dalam Takwil: Journal of Quran and Hadith Studies menekankan bahwa meskipun 

digitalisasi memungkinkan akses cepat terhadap hadis, kualitas verifikasi tetap sangat 



 Adelia Cahya Kinanti1, et.al., 

“Paradigma Filsafat Ilmu Dalam Takhrij Hadis...” (h. 14-22) 

20 

 

bergantung pada pemahaman metodologi klasik yang mendalam. Kurangnya kompetensi ini 

mengakibatkan potensi penyederhanaan dan kesalahan dalam interpretasi hadis digital 

(Hasanah & Hifni, 2024). 

Selain itu, penelitian oleh Karima Nurul Huda et al. (2023) dalam konferensi Gunung Djati 

Conference Series menggambarkan bagaimana digitalisasi kajian hadis belum mampu 

menjembatani kesenjangan antara teknologi dan metodologi klasik. Meski banyak kitab hadis 

yang telah di-digitalisasi, pemanfaatannya terbatas akibat keterbatasan literasi digital di 

kalangan pengkaji hadis tradisional (Huda, Hasan Saleh, Mukaromah, & Ansori, 2023). 

Agenda penelitian lanjutan direkomendasikan mencakup pengujian eksperimental 

integratif di berbagai konteks akademik misalnya, studi kasus tatap muka antara penggunaan 

tools digital dan forum verifikasi komunitas ilmiah real-time. Selain itu, pengembangan tools 

digital berbasis epistemologi konstruktivistik sangat penting tools yang tidak hanya 

menyediakan akses cepat, tetapi juga menyertakan elemen verifikasi komunitas, jejak diskusi 

ilmiah, dan pengembangan moral epistemik digital. 

Dengan demikian, agenda lanjutan penting diarahkan pada dua aspek: membangun 

literasi digital dan filosofis di kalangan akademisi hadis, serta mengeksplorasi dan 

mengimplementasikan model sistem verifikasi yang menggabungkan efisiensi positivistik 

dengan legitimasi konstruktivistik. 

 

PENUTUP 

Transformasi metodologi takhrij hadis di era digital menunjukkan pergeseran penting dari 

paradigma positivistik menuju pendekatan konstruktivistik yang lebih dinamis dan 

kontekstual. Penggunaan teknologi seperti Maktabah Syamilah atau al-Maktabah al-Shāmilah 

telah mempercepat akses dan penelusuran sanad, menegaskan dominasi efisiensi dan 

sistematika keilmuan khas positivisme. Namun, efektivitas metode tersebut tetap bergantung 

pada kompetensi pengguna dalam memahami epistemologi klasik, menunjukkan bahwa 

konstruktivisme memiliki peran penting dalam menjaga validitas dan legitimasi keilmuan. 

Integrasi dua paradigma ini positivisme sebagai alat verifikasi awal dan konstruktivisme 

sebagai bentuk validasi sosial-keilmuan menawarkan model metodologis baru dalam takhrij 

yang lebih responsif terhadap perkembangan zaman. Paradigma filsafat ilmu berperan 

penting dalam membingkai ulang takhrij bukan hanya sebagai prosedur teknis, tetapi sebagai 

aktivitas epistemik yang dinamis dan reflektif. 

Disarankan agar kajian filsafat ilmu diintegrasikan dalam kurikulum studi hadis dan 

pelatihan literasi digital diperkuat dengan pemahaman metode klasik. Pengembangan 

aplikasi takhrij berbasis epistemologi Islam juga perlu didorong. Penelitian lanjutan 

sebaiknya fokus pada pengujian efektivitas model integratif positivisme–konstruktivisme dan 

kolaborasi antar lembaga untuk memperkuat riset interdisipliner dalam metodologi takhrij 

modern. 

 

 

DAFTAR REFERENSI 

Abdulrahman, M. A. (2024). Cultural and Social Influences on Hadith Classification: An 

Analytical Study of Historical Transformations. Journal of Ecohumanism, 3(8), 2783–2791. 

https://doi.org/10.62754/joe.v3i8.4926 



 Adelia Cahya Kinanti1, et.al., 

“Paradigma Filsafat Ilmu Dalam Takhrij Hadis...” (h. 14-22) 

21 

 

Ahmadi, I. (2025). Strategi Transformasi Digital Studi Hadis bagi Mahasiswa Ilmu Hadis Di Era 

Disrupsi. Civil Officium: Journal of Empirical Studies on Social Science, 5, 1–12. 

Akbar, D., & Handayani, P. (2024). Tracing the Quality of the Sanad in Hadith Learning Using 

al-Maktabah al-Shāmilah Application. Procedia of Social Sciences and Humanities, 5(c), 42–

51. 

Akbar, M. A., Wahid, A., & Yasin, T. H. (2024). The Digital Turn in Ḥadīth Studies: Ethical 

Foundations and Strategic Directions. El-Sunan: Journal of Hadith and Religious Studies, 

3(1), 1–14. https://doi.org/10.22373/el-sunan.v3i1.6274 

Alisa, N., Prades Arito Silondae, Sahib, M. A., Sakka, A. R., & Asiah, N. (2023). Menilik Metode 

Takhrij Hadis Manual dan Digital. Jurnal El-Maqra’: Tafsir , Hadis dan Teologi, 3(2), 39. 

Dahlan, A. (2022). Metodologi Pemahaman Hadis Abad XXI : Tradisi dan Inovasi dalam Studi 

Hadis Kawasan, 5, 131–145. https://doi.org/10.32506/johs.v5i2-05 

Hasanah, U., & Hifni, A. (2024). Digitalization and the Challenges of Hadith Dissemination in 

the Modern Era. Takwil: Journal of Quran and Hadith Studies, 3(1), 55–69. 

https://doi.org/10.32939/twl.v3i1.3467 

Huda, K. N., Hasan Saleh, A., Mukaromah, K., & Ansori, I. H. (2023). Perkembangan Kajian 

Hadis dalam Ranah Digital. Gunung Djati Conference Series, 29, 69–75. 

Irfani, M., Habibi, M. I., & Rifqiyansyah, M. (2025). Methods of Interpretation: Epistemological 

Views of Bayani, Burhani, and Irfani. INTIHA: Islamic Education Journal, 2(2), 273–284. 

https://doi.org/10.58988/intiha.v2i2.334 

Ismail, N., & Hidayat, E. S. (2023). Takhrij Hadits: Pemahaman, Metode, dan Tujuan. El-Sunan: 

Journal of Hadith and Religious Studies, 1(2), 101–112. https://doi.org/10.22373/el-

sunan.v1i2.4113 

Lainuvar. (2023). Revolusi Digital Dalam Studi Hadis: Takhrij Hadis Melalui Jawami’ Al-Kalim, 

1(2), 72–92. 

Maisarah, M., Salsabilla, P., & Dewi, K. (2024). Implementation Of Digital Learning To Improve 

Students’ Learning Activity In The Subject Of Al-Qur’an Hadith. ISTIFHAM: Journal Of 

Islamic Studies, 02(December), 215–226. https://doi.org/10.71039/istifham.v2i3.72 

Maulana, A. (2021). Peran Penting Metode Takhrij dalam Studi Kehujjahan Hadis. Jurnal Riset 

Agama, 1(1), 233–246. https://doi.org/10.15575/jra.v1i1.14406 

Najiyah, N. L. N. N., & Hadi, A. (2023). DIGITALISASI KAJIAN SANAD HADIS: TAKHRIJ DAN 

I’TIBAR SANAD DENGAN SOFTWARE GAWĀMI’ AL-KALĪM Nur. Al-Bayan: Journal of 

Hadith Studies, 2(1), 51–75. https://doi.org/10.14421/qh.2016.1702-07 

Pratama, F., Razi, F., Fausi, E., Akbar, M. R., Afifah, A., Diansyah, E. A., & Abrori, S. A. (2024). 

Peningkatan Kompetensi Takhrij Hadis Mahasiswa Ilmu Hadis Uinsa Surabaya Melalui 

Pelatihan Optimalisasi Maktabah Syamilah. Jurnal Abdimas Bina Bangsa, 5(1), 106–112. 

https://doi.org/10.46306/jabb.v5i1.819 

Raidatul Umanah. (2024). The Digital Era of Hadith: Challenges of Authenticity and 

Opportunities for Innovation. Al-Iftah: Journal of Islamic studies and society, 5(2), 136–148. 

https://doi.org/10.35905/aliftah.v5i2.12647 

Ramadhan, A. S. (2025). The The Relations Between Epistimology System of Bayani, Burhani, 

and Irfani. ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab, 6(1), 1–12. 

Umam, N., Ulfiana, I. zafira, & Faudi, A. ivan. (2023). Integrasi Bayani, Burhani, Irfani, 4(3), 

1676–1682. 



 Adelia Cahya Kinanti1, et.al., 

“Paradigma Filsafat Ilmu Dalam Takhrij Hadis...” (h. 14-22) 

22 

 

Wiwaha, R. S., Hidayati, A. N., Hanifah, S. N., Wicaksono, M. B., & Lubis, T. H. (2024). The Social 

Context Of Hadith History From The Perspective Of Hadith Sociology. JISIP (Jurnal Ilmu 

Sosial dan Pendidikan), 8(1), 96. https://doi.org/10.58258/jisip.v8i1.5946 


