Hadisuna: Jurnal Studi Hadis

Vol. 1No. 2 — Des. 2025

https://jurnal.iaipigarut.ac.id/H]SIH
EHADISUNA

ISSN: 3109-8088

Metodologi al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Tradisi Syiah:
Analisis Kritis Perspektif Tradisi Sunni

Azfa Nurul Ilmi’; Firman Solihin®
‘Institut Agama Islam (IAI) Persis Garut

nurulilmiazfa@gmail.com*
*Institut Agama Islam (IAI) Persis Garut

firmansolihin@iaipersisgarut.ac.id

*Correspondence

Diterima: 15/10/2025; Disetujui: 20/11/2025; Diterbitkan: 30/12/2025

Abstract

Keyword

Abstrak

The validity of Hadith in Islam relies heavily on chain criticism through the
discipline of al-jarh wa al-ta’dil (criticism and praise of narrators). While the basic
principles of verification are universally acknowledged, there are fundamental
differences between the methodologies of Ahlus Sunnah (Sunni) and Shia, rooted in
theological divergences. This article aims to compare the concept of al-jarh wa al-
ta'dil in both schools of thought, examining their basic principles, terminology, and
implementation in evaluating narrators. This study employs a descriptive
qualitative method with a library research approach. The findings indicate that
Sunni methodology focuses objectively on the moral integrity (‘adalah) and
intellectual capacity (dabt) of the narrator. In contrast, Shia methodology is heavily
influenced by the doctrines of imamah and ’ismah (infallibility), where ideological
loyalty to the Ahl al-Bait serves as the primary parameter for validity (siqah). This
leads to the Shia rejection of narratives from the majority of the Prophet’s
Companions (sahabah), who are viewed as apostates or political traitors, differing
sharply from the Sunni view that deems all sahabah as just. In conclusion, al-jarh
wa al-ta'dil in the Shia tradition functions not only as a scientific verification tool
but also as an instrument to preserve the theological identity of the sect.

al-jarh wa al-ta’dil; hadith; sunni; shia; imamah; chain criticism

Validitas hadis dalam Islam sangat bergantung pada kritik sanad melalui disiplin
imu al-jarh wa al-ta’dil (kritik dan pujian perawi). Meskipun prinsip dasar
verifikasi diakui secara universal, terdapat perbedaan fundamental antara
metodologi Ahlus Sunnah (Sunni) dan Syiah yang berakar pada perbedaan
teologis. Artikel ini bertujuan untuk mengkomparasikan konsep al-jarh wa al-ta’dil
dalam kedua mazhab tersebut, menelaah prinsip-prinsip dasar, terminologi, serta
implementasinya terhadap penilaian perawi. Penelitian ini menggqunakan metode
kualitatif deskriptif dengan jenis studi kepustakaan (library research). Temuan
penelitian menunjukkan bahwa metodologi Sunni berfokus pada aspek integritas
moral (‘adalah) dan kapasitas intelektual (dabt) perawi secara objektif: Sebaliknya,
metodologi Syiah sangat dipengaruhi oleh doktrin imamah dan ‘ismah
(kemaksuman), di mana loyalitas ideologis terhadap Ahl al-Bait menjadi

38


https://jurnal.iaipigarut.ac.id/HJSIH
mailto:nurulilmiazfa2@gmail.com
mailto:firmansolihin@iaipersisgarut.ac.id

Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin,

H @ DI%UN @ “Metodologi al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48)

parameter utama validitas (sigah). Hal ini berimplikasi pada penolakan Syiah
terhadap riwayat mayoritas Sahabat Nabiyang dianggap murtad atau berkhianat
secara politik, berbeda dengan pandangan Sunni yang menilai seluruh Sahabat
adil. Kesimpulannya, al-jarh wa al-ta’dil dalam tradisi Syiah tidak hanya berfungsi
sebagai alat verifikasi ilmiah, tetapi juga sebagai instrumen penjaga identitas
teologis mazhab.

KataKunci : al-jarh wa al-ta’dil; hadis; sunni; syiah; imamabh; kritik sanad

PENDAHULUAN

Dalam disiplin ilmu hadis, para ahli sepakat bahwa untuk menilai kualitas sebuah hadis,
penelitian harus dilakukan secara menyeluruh terhadap dua aspek utama, yaitu sanad (rantai
periwayatan) dan matan (isi teks). Dalam kaitannya dengan kritik sanad, fokus utama
penelitian terletak pada kesinambungan rantai periwayatan (ittisal al-sanad) serta keadaan
pribadi para periwayatnya (tarikh al-ruwah).

Evaluasi terhadap personalia perawi tersebut menyangkut dua kualifikasi fundamental.
Pertama, aspek ‘adalah, yaitu sifat yang berkaitan dengan kualitas kesalehan ritual (‘ibadah),
akhlak, dan perilaku keseharian periwayat. Kedua, aspek dabt, yaitu sifat yang berhubungan
dengan kapasitas intelektual dan ketelitian periwayat dalam memelihara riwayatnya, hafalan
(dabt al-sadr) maupun catatan (dabt al-kitab). Apabila seorang periwayat memiliki akumulasi
dari kedua sifat tersebut—integritas moral dan kapabilitas intelektual—maka ia dinyatakan
sebagai perawi yang sigah (terpercaya). Hadis sahih mensyaratkan sanad yang bersambung,
diriwayatkan oleh perawi $igah, serta terhindar dari kejanggalan (syazz) dan cacat
tersembunyi (illah).’

Kajian mengenai kondisi para periwayat, baik dari sisi integritas pribadi maupun kapasitas
intelektualnya, merupakan domain utama dari ilmu al-jarh wa al-ta’dil. Secara terminologis,
ilmu ini berfungsi menerangkan kecacatan (jark) yang ada pada perawi maupun justifikasi
keadilannya (ta’dil) menggunakan lafal-lafal khusus untuk menerima atau menolak riwayat
mereka.”

Para ulama hadis menganjurkan praktik ini dan menegaskan bahwa jark (mengungkap aib
perawi) bukanlah gibah yang terlarang, melainkan upaya menjaga kemurnian syariat agama
Allah Swt. Hal ini didasarkan pada preseden dari Rasulullah Saw yang pernah menilai karakter
seseorang demi kemaslahatan, seperti sabda beliau tentang Mu’awiyah dan Abta Jahm.

Meskipun prinsip dasar kritik hadis diakui secara luas, penerapannya mengalami
perbedaan tajam ketika memasuki ranah teologis yang berbeda, khususnya antara Ahlus
Sunnah (Sunni) dan Syiah. Syiah merupakan firgah dalam Islam yang penyebarannya cukup
pesat dan eksistensinya bertahan hingga hari ini.?

' Muhammad Syuhudi Ismail, Kaidah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan dengan Pendekatan
Ilmu Sejarah, 1 ed. (Jakarta: Bulan Bintang, 1988).

* ‘Abd al-Majid Al-Gauri, Al-Madkhal ila Dirasah ‘llm al-Jarh wa al-Ta’dil (Beirut, Lebanon: Dar Ibn Kasr,
2007); Heru Widodo dan Fahmi Irfanudin, “Al-Jarh wa al-Ta’dil in Researching Sanad Hadith,” Journal of Hadith
Studies 3, no. 1 (17 Juni 2020): 23-33, https://doi.org/10.32506/johs.v3i1.35.

3 Syamsuddin Arif, Bukan Sekedar Madzhab: Oposisi dan Heterodoksi Syiah (Jakarta: INSIST, 2018); Zulfikar
Fikar dan Indo Santalia, “Sejarah Munculnya Syiah dan Perkembangannya di Dunia Islam,” Setyaki : Jurnal Studi
Keagamaan Islam 2, no. 1 (28 Februari 2024): 19—24, https://doi.org/10.59966/setyaki.v2i1.956.

39



Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin,

= Li::,!ﬂ =
H @ DI%UN @ “Metodologi al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48)

Perbedaan mendasar bermula dari doktrin imamah. Syiah meyakini bahwa
kepemimpinan pasca-Rasulullah Saw adalah hak él@hi ’Al1 bin Abi Talib dan keturunannya
berdasarkan nass. Keyakinan ini menjadi sumber epistemologi utama dalam bangunan
pemikiran Syiah. Konsekuensinya, Syiah meyakini bahwa para Imam adalah ma’siam (terjaga
dari dosa/kesalahan) sebagaimana Nabi Saw.* Oleh karena itu, perkataan para Imam juga
berstatus sebagai hadis atau sunnah yang mengikat dan dapat dijadikan hujjah.’

Implikasi dari doktrin ini meruntuhkan standar kritik sanad yang baku dalam tradisi
Sunni. Bagi Syiah, hadis yang bersumber dari para Imam dianggap sahih secara otomatis
tanpa memerlukan syarat kesinambungan riwayat (ittisal) fisik dengan Rasulullah Saw,
sebuah syarat mutlak dalam metodologi Sunni. Lebih jauh lagi, penilaian hadis dalam Syiah
sangat dipengaruhi oleh kepentingan mazhab, di mana loyalitas terhadap AAl al-Bait menjadi
parameter utama validitas, yang berbeda signifikan dengan pendekatan Ahlus Sunnah.’

Artikel ini akan menelaah secara deskriptif konsep al-jarh wa al-ta’dil dalam kedua tradisi
tersebut, serta menganalisis bagaimana prinsip-prinsip teologis Syiah mempengaruhi
penilaian mereka terhadap validitas perawi dan keabsahan hadis.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi kepustakaan
(library research)” untuk menelaah konsep al-jarh wa al-ta’dil dalam dua tradisi besar Islam
(Sunni dan Syiah). Fokus utama kajian adalah menggali data tekstual dari literatur klasik
(turas) dan kontemporer yang otoritatif. Sumber data primer yang menjadi rujukan meliputi
kitab-kitab induk dalam disiplin ilmu Rijal dan Mustalah al-Hadis, seperti karya Ibn Ibn al-
Salah dan Ibn Hajar al-’Asqalani dari kalangan Sunni, serta kitab-kitab standar Syiah seperti
Rijal al-Kasyt, Rijal al-Najasyt, dan terutama kitab Tangih al-Magal karya 'Abdul-Lah al-
Mamganl.

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan menginventarisasi
istilah-istilah kunci, seperti ‘adalah, tasyayyu’, dan rafidah, serta prinsip metodologis dari
kedua mazhab. Data yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan metode analisis isi
(content analysis) dan analisis komparatif. Analisis ini bertujuan untuk membandingkan
landasan teologis dan implementasi kritik sanad, guna menemukan titik perbedaan mendasar

* Muhammad Rida Al-Muzaffar, 'Aga‘id al-Imamiyyah, 2 ed. (Qum, Iran: Markaz Abhas al-'Aqa‘id, 1424), 72.
Sebuah riwayat mengatakan, kalangan syiah mengklaim bahwa semua perkataan Imam Dua Belas yang ma’siim
pada dasarnya berasal dari Nabi Muhammad Saw. Namun riwayat ini perlu ditelusuri kebenarannya, karena
seorang perawi bernama Sahl bin Jiyad di kalangan Syiah sendiri adalah perawi da’if. Ini dapat dilihat pada kitab
rijal Syiah; Rafl’ al-Din Muhammad bin Haidar Al-Najasyi, Rijal al-Najasyi (Fihrisat Asma Musannafi al-Syi’ah),
ed. oleh Musa al-Syabiri Al-Zanjani (Qum: Mu’assasah al-Nasyr al-Islami, n.d.), 185 No. 490.

5 Cindy Ristiana Endah dan Firman Solihin, “Kontribusi Amin Muchtar Dalam Wacana Hadis Syiah: Kajian
Kritis Terhadap Buku Hitam Di Balik Putih,” El-Badr: Jurnal Pemikiran dan Peradaban Islam 2, no. 1 (2025): 105—
20.

® Murtada Muttahhari, Pengantar Ilmu-ilmu Islam, ed. oleh Ibrahim al-Habsyi (Penterjemah) (Jakarta:
Pustaka Zahra, 2003), 15; "’Abdul-Lah Fayyad, Tarikh al-Imamiyyah wa Aslafihim min al-Syr'ah (Beirut, Lebanon:
Mu‘assasah al-A’lam, 1986), 140.

" Agus Susilo Saefullah, “Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi Agama dan
Keberagamaan dalam Islam,” Al-Tarbiyah: jurnal Ilmu Pendidikan Islam 2, no. 4 (9 Juli 2024): 195—21,
https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2iq.1428.

40



Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin,

IH] @ DI%UN @ “Metodologi al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48)

yang memengaruhi status kehujjahan hadis dan posisi Sahabat Nabi dalam pandangan Sunni
dan Syiah.

PEMBAHASAN DAN DISKUSI

Konsep Dasar al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Perspektif Sunni

Dalam tradisi Sunni, mekanisme kritik perawi telah mapan sebagai disiplin ilmu yang ketat.
Para ulama hadis memandang penting untuk meneliti para pembawa berita agama guna
memisahkan riwayat yang valid dari yang cacat. Disiplin ilmu tersebut dikenal dengan
sebutan al-jarh wa al-ta'dil.

Secara etimologi, al-jarh merupakan ism al-masdar dari kata jaraha-yajrahu-jarh yang
berarti luka, melukai, atau sesuatu yang dapat menggugurkan keadilan seseorang. Adapun
menurut istilah ahli hadis, al-jarh didefinisikan sebagai terlihatnya sifat pada seorang perawi
yang dapat menjatuhkan keadilannya (‘adalah) serta mencederai hafalan dan ingatannya,
yang menyebabkan gugurnya riwayat atau melemahkannya hingga kemudian ditolak.
Sebagian ulama membedakan antara istilah al-jarh dan al-tajrih. Mereka berpendapat bahwa
al-jarh bermakna sifat negatif yang sudah melekat pada rawi, sedangkan al-tajrih adalah
upaya aktif untuk mencari dan mengungkap sifat tercela tersebut.®

Sebaliknya, al-ta'dil adalah proses penyucian atau penegasan integritas perawi. Secara
keseluruhan, ilmu al-jarh wa al-ta’dil adalah ilmu yang menerangkan tentang cacat-cacat yang
dihadapkan kepada para perawi dan tentang pen-ta’'dil-annya (memandang lurus perangai
perawi) dengan menggunakan kata-kata khusus untuk menerima atau menolak riwayat
mereka. Tujuan akhirnya adalah menjaga syariat agar tidak tercampur dengan kesalahan
periwayatan.

Para ulama Sunni menegaskan bahwa aktivitas men-jars (mencela) perawi tidak termasuk
gibah yang diharamkan, melainkan sebuah kewajiban demi kemaslahatan agama dan nasihat
bagi kaum muslimin. Hal ini didasarkan pada praktik Rasulullah Saw sendiri.’

Dalam sebuah hadis riwayat al-Bukhari, Rasulullah Saw pernah bersabda mengenai
seseorang: ‘la adalah seburuk-buruk saudara di tengah-tengah keluarganya.” Contoh praktik
jarh yang lebih spesifik terdapat dalam hadis riwayat Muslim, ketika Fatimah bint Qais
meminta nasihat mengenai Mu'awiyah dan Aba Jahm yang melamarnya. Rasulullah Saw
menjelaskan cacat mereka dengan bersabda: “Adapun Abu Jahm, ia tidak pernah meletakkan
tongkat dari pundaknya (suka memukul), sedangkan Mu'awiyah seorang yang miskin tidak
mempunyai harta.””

Di sisi lain, landasan al-ta’dil (pujian) terlihat pada sabda Nabi Saw tentang Khalid bin
Walid dalam riwayat Ahmad dan al-Tirmizi: “Sebaik-baik hamba Allah Swt dan saudara untuk
bergaul adalah Khalid bin al-Walid dan salah satu dari pedang-pedang Allah Swt..”
Berdasarkan dalil-dalil ini, para ulama menyimpulkan bahwa al-jarh wa al-ta’dil dibolehkan
untuk menjaga agama Allah Swt, bukan untuk mencela kehormatan manusia secara personal.

8 Al-Gauri, Al-Madkhal ila Dirasah m al-Jarh wa al-Ta'dil; Widodo dan Irfanudin, “Al-Jarh wa al-Ta’dil in
Researching Sanad Hadith.”

9 Al-Gauri, Al-Madkhal ila Dirasah Im al-Jarh wa al-Ta’dil; Widodo dan Irfanudin, “Al-Jarh wa al-Ta’dil in
Researching Sanad Hadith.”

*© Al-Gauri, Al-Madkhal ila Dirasah Tim al-Jarh wa al-Ta'dil; Widodo dan Irfanudin, “Al-Jarh wa al-Ta'dil in
Researching Sanad Hadith.”

4



Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin,

H @ DI%UN @ “Metodologi al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48)

Bahkan, mencari kebenaran dalam masalah agama dinilai lebih utama daripada masalah hak
harta.”

Dalam praktiknya, sering terjadi perbedaan pendapat di kalangan kritikus hadis terhadap
seorang perawi; sebagian men-jarh-kannya sementara sebagian lain men-ta’dil-kannya.
Menghadapi situasi ini, ulama Sunni memiliki beberapa pandangan:™*

Pertama, mendahulukan jarh secara mutlak (pendapat jumhur). Mayoritas ulama
berpendapat bahwa al-jarh harus didahulukan meskipun jumlah ulama yang men-ta’'dil-kan
(memuji) lebih banyak. Alasannya, pihak yang melakukan jars memiliki kelebihan ilmu atau
pengetahuan tentang cacat tersembunyi (batiniah) yang tidak diketahui oleh pihak yang
memuji, yang hanya menilai berdasarkan kondisi lahiriah.

Kedua, mendahulukan ta’dil jika lebih banyak. Pendapat sebagian kecil ulama menyatakan
jika jumlah pen-ta’'dil lebih banyak, maka itu didahulukan karena banyaknya pujian
mengukuhkan keadaan rawi. Namun, pendapat ini ditolak oleh kritikus seperti ‘Ajjaj al-
Khatib, karena jumlah yang banyak tidak serta-merta menyanggah fakta cacat yang
ditemukan oleh pen-jarh.”

Ketiga, tawaqquf (menunda penilaian). Pendapat lain menyarankan untuk berhenti
sementara sampai ditemukan penguat (garinah) yang memenangkan salah satu pihak.

Kesimpulannya, kaidah al-jarh muqgaddam ‘ald al-ta’dil (celaan didahulukan daripada
pujian) bukanlah konsep mutlak tanpa syarat, namun merupakan pegangan mayoritas ulama
Sunni ketika sebab-sebab jarh telah dijelaskan dengan rinci.

Landasan Teologis Kritik Hadis Syiah

Berbeda dengan Sunni yang membangun kritik hadis di atas landasan integritas perawi
semata, metodologi Syiah sangat dipengaruhi oleh prinsip-prinsip teologis dan kepentingan
mazhab. Pemahaman mengenai al-jarh wa al-ta’dil dalam tradisi Syiah tidak dapat dilepaskan
dari tiga doktrin utama: (1) konsep imamah, (2) sifat ma’siim para imam, dan (3) pandangan
terhadap sahabat Nabi Saw.

Ciri khas paling mendasar dari Syiah adalah keyakinan terhadap imamah, yaitu bahwa
yang berhak menjadi khalifah setelah Rasulullah Saw meninggal adalah ’Ali bin Abi Talib dan
keturunannya berdasarkan nass (ketetapan tegas dan langsung). Keyakinan ini menjadi
sumber epistemologi penting dalam bangunan akidah mereka. Menurut pandangan ini, siapa
pun yang beriman kepada Allah Swt namun tidak mengimani kepemimpinan "Ali bin Abi
Talib dan para Imam keturunannya, hukumnya disamakan dengan musyrik. Hal ini karena
mereka meyakini Allah Swt-lah yang memilih para Imam, sehingga iman kepada mereka
adalah sebuah keharusan teologis.™

v Al-Gauri, Al-Madkhal ila Dirasah Um al-Jarh wa al-Ta'dil; Widodo dan Irfanudin, “Al-Jarh wa al-Ta'dil in
Researching Sanad Hadith.”

= Al-Gaurl, Al-Madkhal ila Dirasah ‘Ilm al-Jarh wa al-Ta’dil; Widodo dan Irfanudin, “Al-Jarh wa al-Ta'dil in
Researching Sanad Hadith.” Lihat juga: Endang Soetari, Ilmu Hadis: Kajian Riwayah dan Dirayah (Jakarta: Pustaka
al-Kautsar, 2o11), 39—46.

** Muhammad ‘Ajjaj Al-Khatib, Ushil al-Hadis; ‘Ulimuhu wa Mustalahuhu (Beirut: Dar al-Fikr, 2008).

** Fikar dan Santalia, “Sejarah Munculnya Syiah dan Perkembangannya di Dunia Islam”; Endah dan Solihin,
“Kontribusi Amin Muchtar Dalam Wacana Hadis Syiah: Kajian Kritis Terhadap Buku Hitam Di Balik Putih.”

42



Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin,

H @ DI%UN @ “Metodologi al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48)

Konsekuensi dari doktrin ini adalah konsep ’ismah atau kemaksuman para imam. Syiah
mengklaim bahwa para Imam Dua Belas memiliki sifat ma’sum (terjaga dari dosa dan
kesalahan) sebagaimana Nabi Saw. Oleh karena itu, perkataan, perbuatan, dan ketetapan para
Imam memiliki kedudukan yang sama dengan Sunnah Nabi Saw. Dalam pandangan Syiah,
berita atau khabar yang datang dari para Imam secara otomatis adalah hadis dan dapat
dijadikan hujjah (dalil hukum).”

Namun, klaim ke-ma’stim-an ini mendapat kritik karena dianggap tidak memiliki dasar
nass yang kuat dalam al-Qur'an maupun hadis Rasulullah Saw. Bahkan, terdapat riwayat di
mana Imam 'Ali dan Ja'far al-Sadiq sendiri mengakui bahwa mereka tidak luput dari kesalahan
dan memohon ampun kepada Allah Swt.” Meskipun demikian, doktrin ini tetap menjadi
standar utama, bahwa hadis yang bersumber dari para Imam dianggap sahih tanpa perlu
kesinambungan riwayat (ittisal) fisik kepada Rasulullah Saw, sebuah syarat yang mutlak ada
dalam keshahihan hadis Sunni.

Akibat posisi Imam yang setara dengan Nabi Saw dalam otoritas hukum, definisi hadis di
kalangan Syiah mengalami perluasan. Tidak ada pertentangan di kalangan ulama Syiah
bahwa perkataan para Imam dikategorikan sebagai hadis. Perbedaan dengan Sunni terletak
pada subjek Sunnah. Bagi Syiah, Sunnah yang mengikat bukan hanya dari Nabi Saw,
melainkan juga riwayat dari para Imam suci. Sebaliknya, apa-apa yang tidak datang dari jalur
para Imam tidak dianggap sebagai hadis yang valid.”

Perbedaan teologis yang paling tajam membelah metode al-jarh wa al-ta’dil kedua mazhab
adalah pandangan terhadap sahabat Nabi. Sunni memandang sahabat sebagai generasi
terbaik yang adil berdasarkan persaksian Allah Swt dan Rasul-Nya (al-sahabah kulluhum
‘udul). Sebaliknya, Syiah menolak mayoritas hadis yang disampaikan oleh para sahabat.

Syiah berkeyakinan bahwa hanya sedikit sahabat yang tetap dalam Islam setelah wafatnya
Rasulullah Saw, sementara mayoritasnya dianggap telah murtad karena tidak mendukung
imamah’All. Berdasarkan keyakinan ini, mereka melakukan tabarru‘ (berlepas diri) dari para
sahabat. Tuduhan murtad dan fasik ini bahkan diarahkan kepada sahabat-sahabat utama
seperti Abui Bakr, 'Umar, 'Usman, 'Abd al-Rahman bin 'Auf, hingga istri-istri Nabi Saw seperti
'Afisyah.”

Implikasi metodologisnya sangat besar. Para perawi yang dalam pandangan Sunni dinilai
sigah dan ’adil (seperti para sahabat besar), dalam pandangan Syiah dinilai cacat (majrith)

% Zainuddin Zainuddin, “Kajian Hadis dalam Pandangan Sunni dan Syiah,” Qolamuna: Jurnal Studi Islam 4,
no. 1 (2018): 167-80, https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/qolamuna/article /view/88.

*® Dicertiakan bahwa Imam 'All bin Abi Talib pernah berkata, “Maka janganlah kalian menahan diri dari
berkata yang benar, atau bermusyawarahlah dengan cara adil, maka sesungguhnya aku tidak merasa pada diriku
lebih daripada aku melakukan kesalahan, dan aku tidak merasa aman itu terjadi dari perbuatanku.” Muhammad
Bagqir Al-Majlisi, Bihar al-Anwar al-Jami'ah li Durar Akhbar al-A’immah al-Athar (Beirut: Mu'assasah al-Wafa',
n.d.), 17/253. Demikian pula pengakuan Aba 'Abdil-Lah Ja'far al-Sadiq yang mengatakan: “Sesungguhnya kami
berdosa, kemudian kami bertaubat kepada Allah Swt dengan sebenar benarnya.” Lihat: Al-Maijlisi, Bihar al-Anwar
al-Jami’ah li Durar Akhbar al-A’immah al-Athar, 15/207.

' Arif, Bukan Sekedar Madzhab: Oposisi dan Heterodoksi Syiah; Zainuddin, “Kajian Hadis dalam Pandangan
Sunni dan Syiah”; Amin Muchtar, Hitam Di Balik Putih; Bantahan Terhadap Buku Putih Madzhab Syiah (Jakarta:
Penerbit al-Qalam, 2014).

*® Bahrul Ulum dan Zainudin MZ, “Analisis Kritis Metodologi Periwayatan Hadis Syiah: Studi Komparatif
Syiah-Sunni,” Profetika: Jurnal Studi Islam 14, no. 2 (2013): 139—47, https://doi.org/10.23917/profetika.vigiz.2013.

43



Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin,

H @ DI%UN @ “Metodologi al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48)

dan riwayatnya ditolak. Syiah hanya menerima riwayat dari AAl al-Bait atau pengikut setia
mereka yang mengakui doktrin imamah.

Metodologi dan Terminologi al-Jarh wa al-Ta’'dil Syiah

Metodologi kritik hadis dalam Syiah memiliki struktur dan istilah teknis yang berbeda dari

Ahlus Sunnah, terutama dalam penggunaan istilah-istilah teologis sebagai parameter

penilaian perawi. Dalam literatur Rjjal (biografi perawi), terdapat istilah-istilah kunci yang

sering muncul sebagai lafal jark (celaan) atau identitas mazhab Syiah. Tiga istilah utama yang
perlu dipahami adalah sebagai berikut:*

1. Tasyayyu’| syi’i. Secara etimologi, “syi’ah” berarti pengikut atau pembela seseorang. Dalam
terminologi syariat, istilah ini merujuk pada mereka yang berpendapat bahwa 'Ali bin Abi
Talib lebih berhak memegang tampuk pemerintahan dan lebih utama daripada sahabat
lain. Seseorang dikatakan tasyayyu’ apabila ia mengakui dan membenarkan doktrin Syiah
ini. Menurut Ibn Hajar al-’Asqalani, tasyayyu’ adalah mencintai ’'Ali dan
mengutamakannya dibanding sahabat lain.

2. Rafidah | rafidi. Secara leksikal, kata ini bermakna meninggalkan atau melepaskan. Secara
teknis, istilah ini digunakan untuk orang-orang yang meyakini imamah Ahl al-Bait dan
mengingkari legalitas kepemimpinan khalifah sebelum ’Al1 (Aba Bakr, 'Umar, 'Usman).
Jika tasyayyu’ disertai dengan kebencian dan celaan terhadap Abi Bakr dan 'Umar, maka
pelakunya disebut rafidah ekstrem.

3. Guluw | gulah. Berasal dari kata gala yang berarti melampaui batas atau ekstrem. Dalam
konteks akidah, gulah adalah golongan yang menempatkan ’Ali dan para Imam pada
derajat kenabian bahkan ketuhanan, melebihi Nabi Muhammad Saw. Sikap ini
bertentangan dengan ajaran Nabi Saw yang moderat, dan perawi yang memiliki sifat ini
umumnya dinilai cacat (majrith) bahkan oleh ulama Syiah sendiri.

Berbeda dengan pembagian hadis Sunni, ulama Syiah membagi hadis ahad ke dalam
empat tingkatan utama yang menjadi rujukan:*

1. Sahih, yakni hadis yang sanadnya bersambung kepada Imam yang ma’sim melalui
penukilan perawi yang adil dari kalangan Syiah Imamiah yang memiliki hafalan kuat
(dabit). Syarat utama di sini adalah perawi harus seorang Syiah yang adil.

2. Hasan, yakni kategori hadis yang perawinya dipuji namun tidak ditegaskan sifat
keadilannya secara eksplisit, atau berasal dari perawi Syiah yang baik namun tingkatan
dabt-nya di bawah sahih.

3. Muwassagq, yakni hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang dianggap sigah (terpercaya)
meskipun bukan dari kalangan Syiah Imamiah (misalnya perawi Sunni), dengan syarat
riwayatnya sesuai dengan ajaran mazhab.

4. Da’if, yakni hadis yang tidak memenuhi kriteria di atas.

' Khairil Tkhsan Siregar, Perspektif Ibn Hajar al-‘Asqalani tentang Perawi Syi'ah dalam Kitab Tahdzib al-
Tahdzib (Penerbit NEM, 2025); Muhammad Aba Zahrah, Aliran Politik dan Agidah dalam Islam, ed. oleh Abd.
Rohman Dahlan dan Ahmad Qorib (Jakarta: Penerbit Logos, 1996), 39.

** Muhammad Babul Ulum, “Analisis Sanad Hadis Syiah: Telaah Metodologis,” Jurnal Ushuluddin 28, no. 1
(2019); Zainuddin, “Kajian Hadis dalam Pandangan Sunni dan Syiah”; Muchtar, Hitam Di Balik Putih; Bantahan
Terhadap Buku Putih Madzhab Syiah.

44



Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin,

H @ DI%UN @ “Metodologi al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48)

Selain itu, Syiah memiliki pandangan spesifik tentang hadis mutawatir, di mana syaratnya
adalah hati pendengar tidak tercemar syubhat yang menafikan maksud hadis tersebut.
Definisi ini sering digunakan untuk menolak argumen lawan yang tidak meyakini Imamabh,
dengan dalih hati mereka “tercemar,” seperti kasus hadis al-Sagalain dan al-Gadir.”

Penilaian kualitas perawi dalam Syiah didasarkan pada kitab-kitab induk biografi perawi
(Kutub Rijal) yang otoritatif. Meskipun penulisan ilmu ini diklaim dimulai sejak abad ke-2 H,
karya-karya awal tidak sampai ke tangan ulama Syiah belakangan. Rujukan utama yang ada
saat ini berasal dari abad ke-4 dan ke-5 H, di antaranya Rijal al-Kasyi karya Muhammad bin
"Umar al-Kasy1 (w. 340 H), Rijal al-Najasyt karya Ahmad bin 'Ali al-Najasy1 (w. 450 H), Rijal al-
Tist dan Fihris al-Tast, dan Rijal Ibn al-Gadairi karya Ahmad bin al-Husain al-Gadairi (w. 412
H), yang dikenal sangat kritis dan melemahkan banyak perawi karena alasan guluw. Di era
belakangan, kitab Tangih al-Magal karya ’Abdul-Lah Al-Mamgqani dianggap sebagai
ensiklopedia terbesar dalam ilmu Rijal Syiah.”

Selain kitab Rijal, Syiah memiliki empat kitab hadis utama (al-Kutub al-Arba’ah) yang
menjadi sumber hukum, yaitu (1) al-Kafi karya al-Kulaini, (2) Man La Yahduruhu al-Faqih
karya Ibn Babawaih, serta (3) al-Tahzib dan al-Istibsar karya al-Tus1.”

Implementasi dan Studi Kasus: Penilaian Perawi dalam Syiah
Penerapan al-jarh wa al-ta’dil dalam mazhab Syiah sangat dipengaruhi oleh kepentingan
mazhab dan prinsip loyalitas. Perawi dinilai bukan semata-mata berdasarkan kejujuran
berbicara, tetapi berdasarkan posisi ideologis mereka terhadap kepemimpinan 'Ali bin Abi
Talib dan para Imam. Berikut adalah contoh aplikasi al-jarh wa al-ta’dil dalam tradisi syiah:**

Pertama, contoh ta'dil (pujian) terhadap Ahl al-Bait dan loyalisnya. Dalam pandangan
Syiah, 'Ali bin Abi Talib dan pengikut setianya menempati posisi tertinggi dalam kredibilitas
periwayatan. 'All bin Abi Talib digambarkan memiliki kebaikan dan keutamaan yang tidak
terhitung. Al-Mamgani mengutip riwayat bahwa seandainya lautan menjadi tinta dan
pepohonan menjadi pena, niscaya tidak akan cukup untuk menuliskan kebaikan 'Al1.

Demikian halnya Muhammad bin Aba Bakr. Meskipun ia adalah putra Aba Bakr (khalifah
pertama yang ditolak Syiah), ia mendapat predikat ta'dil (pujian) tinggi karena
keberpihakannya kepada ’AlL Ia disebut sebagai sahabat agung yang memiliki kedudukan
khusus di sisi All dan berlepas diri dari ayahnya sendiri . Ia dinilai memiliki kecerdasan dari
ibunya (Asma bint Umais), bukan dari ayahnya.

Kedua, contoh jarh (celaan) terhadap Sahabat Nabi. Sebaliknya, tokoh-tokoh yang dalam
pandangan Sunni merupakan sahabat mulia dan perawi terpercaya (sigah), dalam pandangan
Syiah dinilai cacat (majrith) bahkan dikafirkan karena dianggap memusuhi A4l al-Bait. Khalid

* al-Sayyid Muhammad Taqi Al-Hakim, al-Usul al-‘Ammah li al-Figh al-Muqgaran (Qum: al-Majma’ al-‘Alam1
li Ahl al-Bait, 1997), 196.

** Ulum, “Analisis Sanad Hadis Syiah: Telaah Metodologis”; Ulum dan MZ, “Analisis Kritis Metodologi
Periwayatan Hadis Syiah: Studi Komparatif Syiah-Sunni.”

* Amin Ehteshami, “The Four Books of Shi‘i Hadith: From Inception to Consolidation,” Islamic Law and
Society 29, no. 3 (30 November 2021): 225-79, https://doi.org/10.1163/15685195-28040002.

* Ulum dan MZ, “Analisis Kritis Metodologi Periwayatan Hadis Syiah: Studi Komparatif Syiah-Sunni”; Aba
al-Fath Muhammad bin 'Abd al-Karim bin Abi Bakr Ahmad Al-Syahrastani, al-Milal wa al-Nihal (Mu‘asasah al-
Halbi, n.d.), 1/146.

45



Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin,

IH] @ DI%UN @ “Metodologi al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48)

bin al-Walid, sosok yang digelari Saiful-Lah (Pedang Allah) oleh Sunni ini, dalam literatur
Syiah dituduh bersekongkol membunuh 'Ali. Al-Mamgqgani menyebutnya lebih tepat digelari
Saif al-Syaitan (Pedang Setan), zindiq, serta iblis yang memusuhi A4/ al-Bait. Demikian juga
’Abdul-Lah bin 'Umar, salah satu perawi hadis terbanyak dalam pandangan Sunni, disebut
sebagai “Khalifah orang awam” yang dipuji secara berlebihan oleh orang awam (Sunni).

Anas bin Malik pun dituduh sebagai orang yang berpaling dari 'Ali dan menyembunyikan
riwayat keutamaannya karena mencintai dunia. Disebutkan pula bahwa ia berdusta atas
nama Rasulullah Saw.

Kemudian ’Abdul-Lah bin ’Amr bin al-‘As dinilai munafik seperti ayahnya, pembohong,
dan dinilai buruk karena berpihak pada Mu'awiyah dalam perang Siffin. Mu’adz bin Jabal
dikecam karena dianggap mengutamakan musuh Allah Swt (merujuk pada Aba Bakr dan
'Umar) di atas 'Ali bin Abi Talib. Nu'man bin Basyir dinilai zindiq yang tidak diragukan lagi
karena berpaling dari ’All dan memusuhinya. ’Abdul-Lah bin ’'Auf dituduh berkhianat dalam
masalah usul (pokok agama) dan tidak sigah (terpercaya) dalam masalah fura’.

Ketiga, contoh jarh terhadap ulama paska-sahabat. Kritik tajam Syiah tidak berhenti pada
generasi sahabat, tetapi berlanjut kepada para ulama hadis kalangan tabi’in dan tabi’ al-tabi'in
yang menjadi tumpuan mazhab Sunni. Sufyan al-Sauri, salah satu imam besar dalam hadis ini
dituduh oleh literatur Syiah sebagai pembohong yang memalsukan riwayat atas nama Imam
Ja'far al-Sadiq. Ia dilabeli sebagai orang yang mengingkari kebaikan orang lain dan
mementingkan dunia.

Kasus-kasus di atas menegaskan bahwa al-jarh wa al-ta’dil dalam Syiah berfungsi sebagai
alat validasi teologis. Perawi yang selamat dari celaan hanyalah mereka yang loyal kepada ’Ali
bin Abi Talib, sementara mereka yang berseberangan—meskipun berstatus sahabat Nabi—
akan kehilangan kredibilitasnya.

PENUTUP

Berdasarkan telaah komparatif antara metodologi Sunni dan Syiah dalam ilmu al-jarh wa al-
ta'dil, dapat ditarik beberapa kesimpulan mendasar. Pertama, mengenai fungsi universal
namun berbeda pendekatan. Al-Jarh wa al-ta’dil disepakati oleh kedua mazhab sebagai
instrumen vital untuk memverifikasi validitas hadis demi menjaga kemurnian ajaran Islam.
Namun, paradigma yang digunakan berbeda secara diametral. Jika Sunni menekankan pada
integritas personal (‘adalah) dan kapasitas intelektual (dabt) secara objektif, Syiah
menambahkan dimensi teologis yang kental dalam penilaiannya.

Kedua, mengenai parameter ideologis. Dalam tradisi Syiah, loyalitas terhadap A4/ al-Bait
menjadi parameter utama dalam menilai kredibilitas seorang perawi. Validitas hadis tidak
hanya ditentukan oleh sanad yang bersambung, tetapi juga oleh kesesuaian konten (matan)
dengan doktrin imamah. Hadis yang bertentangan dengan prinsip akidah Syiah atau
diriwayatkan oleh musuh politik ’All bin Abi Talib—meskipun sanadnya sahih menurut
standar Sunni—akan ditolak.

Ketiga, implikasi terhadap Status Sahabat. Perbedaan metodologi tersebut melahirkan
jurang pemisah dalam memandang generasi awal Islam. Sunni memandang sahabat sebagai
generasi terbaik yang adil, sedangkan metodologi Syiah—melalui kitab-kitab Rijal seperti
Tangih al-Maqgal—melakukan jarh (celaan) sistematis terhadap sahabat-sahabat utama
karena dianggap merampas hak kepemimpinan 'Al1.

46



Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin,

IH] @ DI%UN @ “Metodologi al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48)

Keempat, sifat ilmu kritik hadis. Bagi Sunni, al-jarh wa al-ta’dil adalah upaya ilmiah untuk
memisahkan riwayat benar dan salah. Bagi Syiah, disiplin ini tidak hanya berfungsi sebagai
alat verifikasi ilmiah, tetapi juga sebagai penjaga identitas mazhab dan benteng teologis.
Otoritas hadis dalam Syiah tidak dapat dipisahkan dari prinsip loyalitas (wala’) dan pelepasan
diri (bara’) terhadap tokoh dan doktrin ajarannya.

DAFTAR REFERENSI

Al-Gauri, ‘Abd al-Majid. Al-Madkhal ila Dirasah ‘Ilm al-Jarh wa al-Ta’dil. Beirut, Lebanon: Dar
Ibn Kasir, 2007.

Al-Hakim, al-Sayyid Muhammad Taq. al-Usil al-‘Ammah li al-Figh al-Mugaran. Qum: al-
Majma’ al-‘Alami li Ahl al-Bait, 1997.

Al-Khatib, Muhammad ‘Ajjaj. Ushil al-Hadis; ‘Ulimuhu wa Mustalahuhu. Beirut: Dar al-Fikr,
2008.

Al-Majlisi, Muhammad Bagqir. Bihar al-Anwar al-Jami’ah li Durar Akhbar al-A’immah al-Athar.
Beirut: Mu'assasah al-Wafa’, n.d.

Al-Muzaffar, Muhammad Rida. 'Aga‘id al-Imamiyyah. 2 ed. Qum, Iran: Markaz Abhas al-
'Aqa‘id, 1424.

Al-Najasyi, Raf’ al-Din Muhammad bin Haidar. Rijal al-Najasyt (Fihrisat Asma Musannafi al-
Syt'ah). Diedit oleh Muisa al-Syabirl Al-Zanjani. Qum: Mu’assasah al-Nasyr al-Islami, n.d.

Al-Syahrastani, Abu al-Fath Muhammad bin ’Abd al-Karim bin Abi Bakr Ahmad. al-Milal wa
al-Nihal. Mu‘asasah al-Halbi, n.d.

Arif, Syamsuddin. Bukan Sekedar Madzhab: Oposisi dan Heterodoksi Syiah. Jakarta: INSIST,
2018.

Ehteshami, Amin. “The Four Books of Shi‘i Hadith: From Inception to Consolidation.” Islamic
Law and Society 29, no. 3 (30 November 2021): 225—79. https://doi.org/10.1163/15685195-
28040002.

Endah, Cindy Ristiana, dan Firman Solihin. “Kontribusi Amin Muchtar Dalam Wacana Hadis
Syiah: Kajian Kritis Terhadap Buku Hitam Di Balik Putih.” El-Badr: Jurnal Pemikiran dan
Peradaban Islam 2, no. 1 (2025): 105—20.

Fayyad, 'Abdul-Lah. Tarikh al-Imamiyyah wa Aslafihim min al-Syr'ah. Beirut, Lebanon:
Mu‘assasah al-A’lam, 1986.

Fikar, Zulfikar, dan Indo Santalia. “Sejarah Munculnya Syiah dan Perkembangannya di Dunia
Islam.” Setyaki: Jurnal Studi Keagamaan Islam 2, no. 1 (28 Februari 2024): 19—24.
https://doi.org/10.59966/setyaki.v2i1.956.

Ismail, Muhammad Syuhudi. Kaidah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan
dengan Pendekatan Ilmu Sejarah. 1 ed. Jakarta: Bulan Bintang, 1988.

Muchtar, Amin. Hitam Di Balik Putih; Bantahan Terhadap Buku Putih Madzhab Syiah. Jakarta:
Penerbit al-Qalam, 2014.

Muttahhari, Murtada. Pengantar Ilmu-ilmu Islam. Diedit oleh Ibrahim al-Habsyi
(Penterjemah). Jakarta: Pustaka Zahra, 2003.

Saefullah, Agus Susilo. “Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi Agama
dan Keberagamaan dalam Islam.” Al-Tarbiyah: Jurnal llmu Pendidikan Islam 2, no. 4 (9
Juli 2024): 195—211. https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2ig.1428.

47



Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin,

= Li::,!ﬂ =
H @ DI%UN @ “Metodologi al-Jarh wa al-Ta’dil dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48)

Siregar, Khairil Ikhsan. Perspektif Ibn Hajar al-‘Asqalani tentang Perawi Syi'ah dalam Kitab
Tahdzib al-Tahdzib. Penerbit NEM, 2025,

Soetari, Endang. Ilmu Hadis: Kajian Riwayah dan Dirayah. Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2011.

Ulum, Bahrul, dan Zainudin MZ. “Analisis Kritis Metodologi Periwayatan Hadis Syiah: Studi
Komparatif Syiah-Sunni.” Profetika: Jurnal Studi Islam 14, no. 2 (2013): 139—47.
https://doi.org/10.23917/profetika.vigiz.2013.

Ulum, Muhammad Babul. “Analisis Sanad Hadis Syiah: Telaah Metodologis.” Jurnal
Ushuluddin 28, no. 1 (2019).

Widodo, Heru, dan Fahmi Irfanudin. “Al-Jarh wa al-Ta’dil in Researching Sanad Hadith.”
Journal  of Hadith  Studies 3, mo. 1 (17 Juni 2020): 23-33.
https://doi.org/10.32506/johs.v3i1.35.

Zahrah, Muhammad Abu. Aliran Politik dan Aqidah dalam Islam. Diedit oleh Abd. Rohman
Dahlan dan Ahmad Qorib. Jakarta: Penerbit Logos, 1996.

Zainuddin, Zainuddin. “Kajian Hadis dalam Pandangan Sunni dan Syiah.” Qolamuna: Jurnal
Studi Islam 4, no. 1 (2018): 167—-8o0.
https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/qolamuna/article/view/88.

48



