
Hadisuna: Jurnal Studi Hadis 
https://jurnal.iaipigarut.ac.id/HJSIH 

ISSN:  3109-8088 

 Vol. 1 No. 2 – Des. 2025 

Halaman 38-48 

 

 

38 

 

Metodologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Tradisi Syiah: 

Analisis Kritis Perspektif Tradisi Sunni 
 

Azfa Nurul Ilmi1; Firman Solihin2 
1Institut Agama Islam (IAI) Persis Garut 

nurulilmiazfa2@gmail.com* 
2Institut Agama Islam (IAI) Persis Garut 

firmansolihin@iaipersisgarut.ac.id 

*Correspondence 

 

Diterima: 15/10/2025; Disetujui: 20/11/2025; Diterbitkan: 30/12/2025 

 
Abstract : The validity of Hadith in Islam relies heavily on chain criticism through the 

discipline of al-jarḥ wa al-ta’dīl (criticism and praise of narrators). While the basic 

principles of verification are universally acknowledged, there are fundamental 

differences between the methodologies of Ahlus Sunnah (Sunni) and Shia, rooted in 

theological divergences. This article aims to compare the concept of al-jarḥ wa al-

ta’dīl in both schools of thought, examining their basic principles, terminology, and 

implementation in evaluating narrators. This study employs a descriptive 

qualitative method with a library research approach. The findings indicate that 

Sunni methodology focuses objectively on the moral integrity (‘adālah) and 

intellectual capacity (ḍabṭ) of the narrator. In contrast, Shia methodology is heavily 

influenced by the doctrines of imāmah and ’iṣmah (infallibility), where ideological 

loyalty to the Ahl al-Bait serves as the primary parameter for validity (ṡiqah). This 

leads to the Shia rejection of narratives from the majority of the Prophet’s 

Companions (ṣaḥābah), who are viewed as apostates or political traitors, differing 

sharply from the Sunni view that deems all ṣaḥābah as just. In conclusion, al-jarḥ 

wa al-ta’dīl in the Shia tradition functions not only as a scientific verification tool 

but also as an instrument to preserve the theological identity of the sect. 

Keyword : al-jarḥ wa al-ta’dīl; hadith; sunni; shia; imamah; chain criticism 

   

Abstrak : Validitas hadis dalam Islam sangat bergantung pada kritik sanad melalui disiplin 

ilmu al-jarḥ wa al-ta’dīl (kritik dan pujian perawi). Meskipun prinsip dasar 

verifikasi diakui secara universal, terdapat perbedaan fundamental antara 

metodologi Ahlus Sunnah (Sunni) dan Syiah yang berakar pada perbedaan 

teologis. Artikel ini bertujuan untuk mengkomparasikan konsep al-jarḥ wa al-ta’dīl 

dalam kedua mazhab tersebut, menelaah prinsip-prinsip dasar, terminologi, serta 

implementasinya terhadap penilaian perawi. Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif deskriptif dengan jenis studi kepustakaan (library research). Temuan 

penelitian menunjukkan bahwa metodologi Sunni berfokus pada aspek integritas 

moral (‘adālah) dan kapasitas intelektual (ḍabṭ) perawi secara objektif. Sebaliknya, 

metodologi Syiah sangat dipengaruhi oleh doktrin imāmah dan ’iṣmah 

(kemaksuman), di mana loyalitas ideologis terhadap Ahl al-Bait menjadi 

https://jurnal.iaipigarut.ac.id/HJSIH
mailto:nurulilmiazfa2@gmail.com
mailto:firmansolihin@iaipersisgarut.ac.id


 Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin, 

“Metodologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48) 

39 

 

parameter utama validitas (ṡiqah). Hal ini berimplikasi pada penolakan Syiah 

terhadap riwayat mayoritas Sahabat Nabi yang dianggap murtad atau berkhianat 

secara politik, berbeda dengan pandangan Sunni yang menilai seluruh Sahabat 

adil. Kesimpulannya, al-jarḥ wa al-ta’dīl dalam tradisi Syiah tidak hanya berfungsi 

sebagai alat verifikasi ilmiah, tetapi juga sebagai instrumen penjaga identitas 

teologis mazhab. 

Kata Kunci : al-jarḥ wa al-ta’dīl; hadis; sunni; syiah; imamah; kritik sanad 

 

PENDAHULUAN 

Dalam disiplin ilmu hadis, para ahli sepakat bahwa untuk menilai kualitas sebuah hadis, 

penelitian harus dilakukan secara menyeluruh terhadap dua aspek utama, yaitu sanad (rantai 

periwayatan) dan matan (isi teks). Dalam kaitannya dengan kritik sanad, fokus utama 

penelitian terletak pada kesinambungan rantai periwayatan (ittiṣāl al-sanad) serta keadaan 

pribadi para periwayatnya (tārīkh al-ruwāh). 

Evaluasi terhadap personalia perawi tersebut menyangkut dua kualifikasi fundamental. 

Pertama, aspek ‘adālah, yaitu sifat yang berkaitan dengan kualitas kesalehan ritual (‘ibadah), 

akhlak, dan perilaku keseharian periwayat. Kedua, aspek ḍabṭ, yaitu sifat yang berhubungan 

dengan kapasitas intelektual dan ketelitian periwayat dalam memelihara riwayatnya, hafalan 

(ḍabṭ al-ṣadr) maupun catatan (ḍabṭ al-kitāb). Apabila seorang periwayat memiliki akumulasi 

dari kedua sifat tersebut—integritas moral dan kapabilitas intelektual—maka ia dinyatakan 

sebagai perawi yang ṡiqah (terpercaya). Hadis sahih mensyaratkan sanad yang bersambung, 

diriwayatkan oleh perawi ṡiqah, serta terhindar dari kejanggalan (syażż) dan cacat 

tersembunyi (‘illah).1 

Kajian mengenai kondisi para periwayat, baik dari sisi integritas pribadi maupun kapasitas 

intelektualnya, merupakan domain utama dari ilmu al-jarḥ wa al-ta’dīl. Secara terminologis, 

ilmu ini berfungsi menerangkan kecacatan (jarḥ) yang ada pada perawi maupun justifikasi 

keadilannya (ta’dīl) menggunakan lafal-lafal khusus untuk menerima atau menolak riwayat 

mereka.2 

Para ulama hadis menganjurkan praktik ini dan menegaskan bahwa jarḥ (mengungkap aib 

perawi) bukanlah ġibah yang terlarang, melainkan upaya menjaga kemurnian syariat agama 

Allah Swt. Hal ini didasarkan pada preseden dari Rasulullah Saw yang pernah menilai karakter 

seseorang demi kemaslahatan, seperti sabda beliau tentang Mu’āwiyah dan Abū Jahm. 

Meskipun prinsip dasar kritik hadis diakui secara luas, penerapannya mengalami 

perbedaan tajam ketika memasuki ranah teologis yang berbeda, khususnya antara Ahlus 

Sunnah (Sunni) dan Syiah. Syiah merupakan firqah dalam Islam yang penyebarannya cukup 

pesat dan eksistensinya bertahan hingga hari ini.3 

 
1 Muhammad Syuhudi Ismail, Kaidah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan dengan Pendekatan 

Ilmu Sejarah, 1 ed. (Jakarta: Bulan Bintang, 1988). 
2 ‘Abd al-Mājid Al-Ġaurī, Al-Madkhal ilā Dirāsah ‘Ilm al-Jarḥ wa al-Ta’dīl (Beirut, Lebanon: Dār Ibn Kaṡīr, 

2007); Heru Widodo dan Fahmi Irfanudin, “Al-Jarḥ wa al-Ta’dīl in Researching Sanad Hadith,” Journal of Hadith 

Studies 3, no. 1 (17 Juni 2020): 23–33, https://doi.org/10.32506/johs.v3i1.35. 
3 Syamsuddin Arif, Bukan Sekedar Madzhab: Oposisi dan Heterodoksi Syiah (Jakarta: INSIST, 2018); Zulfikar 

Fikar dan Indo Santalia, “Sejarah Munculnya Syiah dan Perkembangannya di Dunia Islam,” Setyaki : Jurnal Studi 

Keagamaan Islam 2, no. 1 (28 Februari 2024): 19–24, https://doi.org/10.59966/setyaki.v2i1.956. 



 Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin, 

“Metodologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48) 

40 

 

Perbedaan mendasar bermula dari doktrin imāmah. Syiah meyakini bahwa 

kepemimpinan pasca-Rasulullah Saw adalah hak ilāhī ’Alī bin Abī Ṭālib dan keturunannya 

berdasarkan naṣṣ. Keyakinan ini menjadi sumber epistemologi utama dalam bangunan 

pemikiran Syiah. Konsekuensinya, Syiah meyakini bahwa para Imam adalah ma’ṣūm (terjaga 

dari dosa/kesalahan) sebagaimana Nabi Saw.4 Oleh karena itu, perkataan para Imam juga 

berstatus sebagai hadis atau sunnah yang mengikat dan dapat dijadikan hujjah.5 

Implikasi dari doktrin ini meruntuhkan standar kritik sanad yang baku dalam tradisi 

Sunni. Bagi Syiah, hadis yang bersumber dari para Imam dianggap sahih secara otomatis 

tanpa memerlukan syarat kesinambungan riwayat (ittiṣāl) fisik dengan Rasulullah Saw, 

sebuah syarat mutlak dalam metodologi Sunni. Lebih jauh lagi, penilaian hadis dalam Syiah 

sangat dipengaruhi oleh kepentingan mazhab, di mana loyalitas terhadap Ahl al-Bait menjadi 

parameter utama validitas, yang berbeda signifikan dengan pendekatan Ahlus Sunnah.6 

Artikel ini akan menelaah secara deskriptif konsep al-jarḥ wa al-ta’dīl dalam kedua tradisi 

tersebut, serta menganalisis bagaimana prinsip-prinsip teologis Syiah mempengaruhi 

penilaian mereka terhadap validitas perawi dan keabsahan hadis. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research)7 untuk menelaah konsep al-jarḥ wa al-ta’dīl dalam dua tradisi besar Islam 

(Sunni dan Syiah). Fokus utama kajian adalah menggali data tekstual dari literatur klasik 

(turāṡ) dan kontemporer yang otoritatif. Sumber data primer yang menjadi rujukan meliputi 

kitab-kitab induk dalam disiplin ilmu Rijāl dan Muṣṭalaḥ al-Ḥadīṡ, seperti karya Ibn Ibn al-

Ṣalāḥ dan Ibn Ḥajar al-’Asqalānī dari kalangan Sunni, serta kitab-kitab standar Syiah seperti 

Rijāl al-Kāsyī, Rijal al-Najāsyī, dan terutama kitab Tanqīh al-Maqāl karya ’Abdul-Lāh al-

Mamqānī. 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan menginventarisasi 

istilah-istilah kunci, seperti ‘adālah, tasyayyu’, dan rāfiḍah, serta prinsip metodologis dari 

kedua mazhab. Data yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan metode analisis isi 

(content analysis) dan analisis komparatif. Analisis ini bertujuan untuk membandingkan 

landasan teologis dan implementasi kritik sanad, guna menemukan titik perbedaan mendasar 

 
4 Muḥammad Riḍā Al-Muẓaffar, ’Aqā‘id al-Imāmiyyah, 2 ed. (Qum, Iran: Markaz Abḥāṡ al-’Aqā‘id, 1424), 72. 

Sebuah riwayat mengatakan, kalangan syiah mengklaim bahwa semua perkataan Imam Dua Belas yang ma’ṣūm 

pada dasarnya berasal dari Nabi Muhammad Saw. Namun riwayat ini perlu ditelusuri kebenarannya, karena 

seorang perawi bernama Sahl bin Jiyād di kalangan Syiah sendiri adalah perawi ḍa’īf. Ini dapat dilihat pada kitab 

rijal Syiah; Rafī’ al-Dīn Muḥammad bin Ḥaidar Al-Najāsyī, Rijāl al-Najāsyī (Fihrisat Asmā Muṣannafī al-Syī’ah), 

ed. oleh Mūsā al-Syabīrī Al-Zanjānī (Qum: Mu’assasah al-Nasyr al-Islāmī, n.d.), 185 No. 490. 
5 Cindy Ristiana Endah dan Firman Solihin, “Kontribusi Amin Muchtar Dalam Wacana Hadis Syiah: Kajian 

Kritis Terhadap Buku Hitam Di Balik Putih,” El-Badr: Jurnal Pemikiran dan Peradaban Islam 2, no. 1 (2025): 105–

20. 
6 Murtaḍā Muṭṭahharī, Pengantar Ilmu-ilmu Islam, ed. oleh Ibrahim al-Habsyi (Penterjemah) (Jakarta: 

Pustaka Zahra, 2003), 15; ’Abdul-Lāh Fayyāḍ, Tārīkh al-Imāmiyyah wa Aslāfihim min al-Syī’ah (Beirut, Lebanon: 

Mu‘assasah al-A’lām, 1986), 140. 
7 Agus Susilo Saefullah, “Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi Agama dan 

Keberagamaan dalam Islam,” Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 2, no. 4 (9 Juli 2024): 195–211, 

https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i4.1428. 



 Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin, 

“Metodologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48) 

41 

 

yang memengaruhi status kehujjahan hadis dan posisi Sahabat Nabi dalam pandangan Sunni 

dan Syiah. 

 

PEMBAHASAN DAN DISKUSI 

Konsep Dasar al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Perspektif Sunni 

Dalam tradisi Sunni, mekanisme kritik perawi telah mapan sebagai disiplin ilmu yang ketat. 

Para ulama hadis memandang penting untuk meneliti para pembawa berita agama guna 

memisahkan riwayat yang valid dari yang cacat. Disiplin ilmu tersebut dikenal dengan 

sebutan al-jarḥ wa al-ta’dīl. 

Secara etimologi, al-jarḥ merupakan ism al-maṣdar dari kata jaraḥa-yajraḥu-jarḥ yang 

berarti luka, melukai, atau sesuatu yang dapat menggugurkan keadilan seseorang. Adapun 

menurut istilah ahli hadis, al-jarh didefinisikan sebagai terlihatnya sifat pada seorang perawi 

yang dapat menjatuhkan keadilannya (‘adālah) serta mencederai hafalan dan ingatannya, 

yang menyebabkan gugurnya riwayat atau melemahkannya hingga kemudian ditolak. 

Sebagian ulama membedakan antara istilah al-jarḥ dan al-tajrīḥ. Mereka berpendapat bahwa 

al-jarḥ bermakna sifat negatif yang sudah melekat pada rawi, sedangkan al-tajrīḥ adalah 

upaya aktif untuk mencari dan mengungkap sifat tercela tersebut.8 

Sebaliknya, al-ta’dīl adalah proses penyucian atau penegasan integritas perawi. Secara 

keseluruhan, ilmu al-jarḥ wa al-ta’dīl adalah ilmu yang menerangkan tentang cacat-cacat yang 

dihadapkan kepada para perawi dan tentang pen-ta’dīl-annya (memandang lurus perangai 

perawi) dengan menggunakan kata-kata khusus untuk menerima atau menolak riwayat 

mereka. Tujuan akhirnya adalah menjaga syariat agar tidak tercampur dengan kesalahan 

periwayatan. 

Para ulama Sunni menegaskan bahwa aktivitas men-jarḥ (mencela) perawi tidak termasuk 

ġibah yang diharamkan, melainkan sebuah kewajiban demi kemaslahatan agama dan nasihat 

bagi kaum muslimin. Hal ini didasarkan pada praktik Rasulullah Saw sendiri.9 

Dalam sebuah hadis riwayat al-Bukhārī, Rasulullah Saw pernah bersabda mengenai 

seseorang: “Ia adalah seburuk-buruk saudara di tengah-tengah keluarganya.” Contoh praktik 

jarḥ yang lebih spesifik terdapat dalam hadis riwayat Muslim, ketika Fāṭimah bint Qais 

meminta nasihat mengenai Mu’āwiyah dan Abū Jahm yang melamarnya. Rasulullah Saw 

menjelaskan cacat mereka dengan bersabda: “Adapun Abu Jahm, ia tidak pernah meletakkan 

tongkat dari pundaknya (suka memukul), sedangkan Mu’āwiyah seorang yang miskin tidak 

mempunyai harta.”10 

Di sisi lain, landasan al-ta’dīl (pujian) terlihat pada sabda Nabi Saw tentang Khalid bin 

Walid dalam riwayat Aḥmad dan al-Tirmiżī: “Sebaik-baik hamba Allah Swt dan saudara untuk 

bergaul adalah Khālid bin al-Walīd dan salah satu dari pedang-pedang Allah Swt...” 

Berdasarkan dalil-dalil ini, para ulama menyimpulkan bahwa al-jarḥ wa al-ta’dīl dibolehkan 

untuk menjaga agama Allah Swt, bukan untuk mencela kehormatan manusia secara personal. 

 
8 Al-Ġaurī, Al-Madkhal ilā Dirāsah ‘Ilm al-Jarḥ wa al-Ta’dīl; Widodo dan Irfanudin, “Al-Jarḥ wa al-Ta’dīl in 

Researching Sanad Hadith.” 
9 Al-Ġaurī, Al-Madkhal ilā Dirāsah ‘Ilm al-Jarḥ wa al-Ta’dīl; Widodo dan Irfanudin, “Al-Jarḥ wa al-Ta’dīl in 

Researching Sanad Hadith.” 
10 Al-Ġaurī, Al-Madkhal ilā Dirāsah ‘Ilm al-Jarḥ wa al-Ta’dīl; Widodo dan Irfanudin, “Al-Jarḥ wa al-Ta’dīl in 

Researching Sanad Hadith.” 



 Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin, 

“Metodologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48) 

42 

 

Bahkan, mencari kebenaran dalam masalah agama dinilai lebih utama daripada masalah hak 

harta.11 

Dalam praktiknya, sering terjadi perbedaan pendapat di kalangan kritikus hadis terhadap 

seorang perawi; sebagian men-jarḥ-kannya sementara sebagian lain men-ta’dīl-kannya. 

Menghadapi situasi ini, ulama Sunni memiliki beberapa pandangan:12 

Pertama, mendahulukan jarḥ secara mutlak (pendapat jumhur). Mayoritas ulama 

berpendapat bahwa al-jarḥ harus didahulukan meskipun jumlah ulama yang men-ta’dīl-kan 

(memuji) lebih banyak. Alasannya, pihak yang melakukan jarḥ memiliki kelebihan ilmu atau 

pengetahuan tentang cacat tersembunyi (batiniah) yang tidak diketahui oleh pihak yang 

memuji, yang hanya menilai berdasarkan kondisi lahiriah. 

Kedua, mendahulukan ta’dīl jika lebih banyak. Pendapat sebagian kecil ulama menyatakan 

jika jumlah pen-ta’dīl lebih banyak, maka itu didahulukan karena banyaknya pujian 

mengukuhkan keadaan rawi. Namun, pendapat ini ditolak oleh kritikus seperti ‘Ajjāj al-

Khāṭib, karena jumlah yang banyak tidak serta-merta menyanggah fakta cacat yang 

ditemukan oleh pen-jarḥ.13 

Ketiga, tawaqquf (menunda penilaian). Pendapat lain menyarankan untuk berhenti 

sementara sampai ditemukan penguat (qarīnah) yang memenangkan salah satu pihak. 

Kesimpulannya, kaidah al-jarḥ muqaddam ‘alā al-ta’dīl (celaan didahulukan daripada 

pujian) bukanlah konsep mutlak tanpa syarat, namun merupakan pegangan mayoritas ulama 

Sunni ketika sebab-sebab jarḥ telah dijelaskan dengan rinci. 

 

Landasan Teologis Kritik Hadis Syiah 

Berbeda dengan Sunni yang membangun kritik hadis di atas landasan integritas perawi 

semata, metodologi Syiah sangat dipengaruhi oleh prinsip-prinsip teologis dan kepentingan 

mazhab. Pemahaman mengenai al-jarḥ wa al-ta’dīl dalam tradisi Syiah tidak dapat dilepaskan 

dari tiga doktrin utama: (1) konsep imāmah, (2) sifat ma’ṣūm para imam, dan (3) pandangan 

terhadap sahabat Nabi Saw. 

Ciri khas paling mendasar dari Syiah adalah keyakinan terhadap imamāh, yaitu bahwa 

yang berhak menjadi khalifah setelah Rasulullah Saw meninggal adalah ’Alī bin Abī Ṭālib dan 

keturunannya berdasarkan naṣṣ (ketetapan tegas dan langsung). Keyakinan ini menjadi 

sumber epistemologi penting dalam bangunan akidah mereka. Menurut pandangan ini, siapa 

pun yang beriman kepada Allah Swt namun tidak mengimani kepemimpinan ’Alī bin Abī 

Tālib dan para Imam keturunannya, hukumnya disamakan dengan musyrik. Hal ini karena 

mereka meyakini Allah Swt-lah yang memilih para Imam, sehingga iman kepada mereka 

adalah sebuah keharusan teologis.14 

 
11 Al-Ġaurī, Al-Madkhal ilā Dirāsah ‘Ilm al-Jarḥ wa al-Ta’dīl; Widodo dan Irfanudin, “Al-Jarḥ wa al-Ta’dīl in 

Researching Sanad Hadith.” 
12 Al-Ġaurī, Al-Madkhal ilā Dirāsah ‘Ilm al-Jarḥ wa al-Ta’dīl; Widodo dan Irfanudin, “Al-Jarḥ wa al-Ta’dīl in 

Researching Sanad Hadith.” Lihat juga: Endang Soetari, Ilmu Hadis: Kajian Riwayah dan Dirayah (Jakarta: Pustaka 

al-Kautsar, 2011), 39–46. 
13 Muḥammad ‘Ajjāj Al-Khāṭīb, Ushūl al-Ḥadīṡ; ‘Ulūmuhu wa Muṣṭalāḥuhu (Beirut: Dār al-Fikr, 2008). 
14 Fikar dan Santalia, “Sejarah Munculnya Syiah dan Perkembangannya di Dunia Islam”; Endah dan Solihin, 

“Kontribusi Amin Muchtar Dalam Wacana Hadis Syiah: Kajian Kritis Terhadap Buku Hitam Di Balik Putih.” 



 Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin, 

“Metodologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48) 

43 

 

Konsekuensi dari doktrin ini adalah konsep ’iṣmah atau kemaksuman para imam. Syiah 

mengklaim bahwa para Imam Dua Belas memiliki sifat ma’ṣūm (terjaga dari dosa dan 

kesalahan) sebagaimana Nabi Saw. Oleh karena itu, perkataan, perbuatan, dan ketetapan para 

Imam memiliki kedudukan yang sama dengan Sunnah Nabi Saw. Dalam pandangan Syiah, 

berita atau khabar yang datang dari para Imam secara otomatis adalah hadis dan dapat 

dijadikan hujjah (dalil hukum).15 

Namun, klaim ke-ma’ṣūm-an ini mendapat kritik karena dianggap tidak memiliki dasar 

naṣṣ yang kuat dalam al-Qur'an maupun hadis Rasulullah Saw. Bahkan, terdapat riwayat di 

mana Imam ’Alī dan Ja’far al-Ṣādiq sendiri mengakui bahwa mereka tidak luput dari kesalahan 

dan memohon ampun kepada Allah Swt.16 Meskipun demikian, doktrin ini tetap menjadi 

standar utama, bahwa hadis yang bersumber dari para Imam dianggap sahih tanpa perlu 

kesinambungan riwayat (ittiṣāl) fisik kepada Rasulullah Saw, sebuah syarat yang mutlak ada 

dalam keshahihan hadis Sunni. 

Akibat posisi Imam yang setara dengan Nabi Saw dalam otoritas hukum, definisi hadis di 

kalangan Syiah mengalami perluasan. Tidak ada pertentangan di kalangan ulama Syiah 

bahwa perkataan para Imam dikategorikan sebagai hadis. Perbedaan dengan Sunni terletak 

pada subjek Sunnah. Bagi Syiah, Sunnah yang mengikat bukan hanya dari Nabi Saw, 

melainkan juga riwayat dari para Imam suci. Sebaliknya, apa-apa yang tidak datang dari jalur 

para Imam tidak dianggap sebagai hadis yang valid.17 

Perbedaan teologis yang paling tajam membelah metode al-jarḥ wa al-ta’dīl kedua mazhab 

adalah pandangan terhadap sahabat Nabi. Sunni memandang sahabat sebagai generasi 

terbaik yang adil berdasarkan persaksian Allah Swt dan Rasul-Nya (al-ṣaḥābah kulluhum 

’udūl). Sebaliknya, Syiah menolak mayoritas hadis yang disampaikan oleh para sahabat. 

Syiah berkeyakinan bahwa hanya sedikit sahabat yang tetap dalam Islam setelah wafatnya 

Rasulullah Saw, sementara mayoritasnya dianggap telah murtad karena tidak mendukung 

imāmah ’Alī. Berdasarkan keyakinan ini, mereka melakukan tabarru‘ (berlepas diri) dari para 

sahabat. Tuduhan murtad dan fasik ini bahkan diarahkan kepada sahabat-sahabat utama 

seperti Abū Bakr, ’Umar, ’Uṡmān, ’Abd al-Rahmān bin ’Auf, hingga istri-istri Nabi Saw seperti 

’Ā‘isyah.18 

Implikasi metodologisnya sangat besar. Para perawi yang dalam pandangan Sunni dinilai 

ṡiqah dan ’ādil (seperti para sahabat besar), dalam pandangan Syiah dinilai cacat (majrūḥ) 

 
15 Zainuddin Zainuddin, “Kajian Hadis dalam Pandangan Sunni dan Syiah,” Qolamuna: Jurnal Studi Islam 4, 

no. 1 (2018): 167–80, https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/qolamuna/article/view/88. 
16 Dicertiakan bahwa Imam ’Alī bin Abī Tālib pernah berkata, “Maka janganlah kalian menahan diri dari 

berkata yang benar, atau bermusyawarahlah dengan cara adil, maka sesungguhnya aku tidak merasa pada diriku 

lebih daripada aku melakukan kesalahan, dan aku tidak merasa aman itu terjadi dari perbuatanku.” Muḥammad 

Bāqir Al-Majlisī, Biḥār al-Anwār al-Jāmi’ah li Durar Akhbār al-A’immah al-Aṭhar (Beirut: Mu’assasah al-Wafa’, 

n.d.), 17/253. Demikian pula pengakuan Abū ’Abdil-Lāh Ja’far al-Ṣādiq yang mengatakan: “Sesungguhnya kami 

berdosa, kemudian kami bertaubat kepada Allah Swt dengan sebenar benarnya.” Lihat: Al-Majlisī, Biḥār al-Anwār 

al-Jāmi’ah li Durar Akhbār al-A’immah al-Aṭhar, 15/207. 
17 Arif, Bukan Sekedar Madzhab: Oposisi dan Heterodoksi Syiah; Zainuddin, “Kajian Hadis dalam Pandangan 

Sunni dan Syiah”; Amin Muchtar, Hitam Di Balik Putih; Bantahan Terhadap Buku Putih Madzhab Syiah (Jakarta: 

Penerbit al-Qalam, 2014). 
18 Bahrul Ulum dan Zainudin MZ, “Analisis Kritis Metodologi Periwayatan Hadis Syiah: Studi Komparatif 

Syiah-Sunni,” Profetika: Jurnal Studi Islam 14, no. 2 (2013): 139–47, https://doi.org/10.23917/profetika.v14i2.2013. 



 Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin, 

“Metodologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48) 

44 

 

dan riwayatnya ditolak. Syiah hanya menerima riwayat dari Ahl al-Bait atau pengikut setia 

mereka yang mengakui doktrin imāmah. 

 

Metodologi dan Terminologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl Syiah 

Metodologi kritik hadis dalam Syiah memiliki struktur dan istilah teknis yang berbeda dari 

Ahlus Sunnah, terutama dalam penggunaan istilah-istilah teologis sebagai parameter 

penilaian perawi. Dalam literatur Rijāl (biografi perawi), terdapat istilah-istilah kunci yang 

sering muncul sebagai lafal jarḥ (celaan) atau identitas mazhab Syiah. Tiga istilah utama yang 

perlu dipahami adalah sebagai berikut:19 

1. Tasyayyu’ / syi’ī. Secara etimologi, “syī’ah” berarti pengikut atau pembela seseorang. Dalam 

terminologi syariat, istilah ini merujuk pada mereka yang berpendapat bahwa ’Alī bin Abī 

Ṭālib lebih berhak memegang tampuk pemerintahan dan lebih utama daripada sahabat 

lain. Seseorang dikatakan tasyayyu’ apabila ia mengakui dan membenarkan doktrin Syiah 

ini. Menurut Ibn Ḥajar al-’Asqalānī, tasyayyu’ adalah mencintai ’Alī dan 

mengutamakannya dibanding sahabat lain. 

2. Rāfiḍah / rāfiḍī. Secara leksikal, kata ini bermakna meninggalkan atau melepaskan. Secara 

teknis, istilah ini digunakan untuk orang-orang yang meyakini imāmah Ahl al-Bait dan 

mengingkari legalitas kepemimpinan khalifah sebelum ’Alī (Abū Bakr, ’Umar, ’Uṡmān). 

Jika tasyayyu’ disertai dengan kebencian dan celaan terhadap Abū Bakr dan ’Umar, maka 

pelakunya disebut rāfiḍah ekstrem. 

3. Ġuluw / ġulāh. Berasal dari kata ġalā yang berarti melampaui batas atau ekstrem. Dalam 

konteks akidah, ġulāh adalah golongan yang menempatkan ’Alī dan para Imam pada 

derajat kenabian bahkan ketuhanan, melebihi Nabi Muhammad Saw. Sikap ini 

bertentangan dengan ajaran Nabi Saw yang moderat, dan perawi yang memiliki sifat ini 

umumnya dinilai cacat (majrūh) bahkan oleh ulama Syiah sendiri. 

Berbeda dengan pembagian hadis Sunni, ulama Syiah membagi hadis āḥād ke dalam 

empat tingkatan utama yang menjadi rujukan:20 

1. Ṣaḥīḥ, yakni hadis yang sanadnya bersambung kepada Imam yang ma’ṣūm melalui 

penukilan perawi yang adil dari kalangan Syiah Imamiah yang memiliki hafalan kuat 

(ḍābiṭ). Syarat utama di sini adalah perawi harus seorang Syiah yang adil. 

2. Ḥasan, yakni kategori hadis yang perawinya dipuji namun tidak ditegaskan sifat 

keadilannya secara eksplisit, atau berasal dari perawi Syiah yang baik namun tingkatan 

ḍabṭ-nya di bawah ṣaḥīḥ. 

3. Muwaṡṡaq, yakni hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang dianggap ṡiqah (terpercaya) 

meskipun bukan dari kalangan Syiah Imamiah (misalnya perawi Sunni), dengan syarat 

riwayatnya sesuai dengan ajaran mazhab. 

4. Ḍa’īf, yakni hadis yang tidak memenuhi kriteria di atas. 

 
19 Khairil Ikhsan Siregar, Perspektif Ibn Hajar al-‘Asqalani tentang Perawi Syi’ah dalam Kitab Tahdzīb al-

Tahdzīb (Penerbit NEM, 2025); Muḥammad Abū Zahrah, Aliran Politik dan Aqidah dalam Islam, ed. oleh Abd. 

Rohman Dahlan dan Ahmad Qorib (Jakarta: Penerbit Logos, 1996), 39. 
20 Muhammad Babul Ulum, “Analisis Sanad Hadis Syiah: Telaah Metodologis,” Jurnal Ushuluddin 28, no. 1 

(2019); Zainuddin, “Kajian Hadis dalam Pandangan Sunni dan Syiah”; Muchtar, Hitam Di Balik Putih; Bantahan 

Terhadap Buku Putih Madzhab Syiah. 



 Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin, 

“Metodologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48) 

45 

 

Selain itu, Syiah memiliki pandangan spesifik tentang hadis mutawātir, di mana syaratnya 

adalah hati pendengar tidak tercemar syubhat yang menafikan maksud hadis tersebut. 

Definisi ini sering digunakan untuk menolak argumen lawan yang tidak meyakini Imamah, 

dengan dalih hati mereka “tercemar,” seperti kasus hadis al-Ṡaqalain dan al-Ġādir.21 
Penilaian kualitas perawi dalam Syiah didasarkan pada kitab-kitab induk biografi perawi 

(Kutub Rijal) yang otoritatif. Meskipun penulisan ilmu ini diklaim dimulai sejak abad ke-2 H, 

karya-karya awal tidak sampai ke tangan ulama Syiah belakangan. Rujukan utama yang ada 

saat ini berasal dari abad ke-4 dan ke-5 H, di antaranya Rijāl al-Kāsyī karya Muḥammad bin 

’Umar al-Kāsyī (w. 340 H), Rijāl al-Najāsyī karya Aḥmad bin ’Alī al-Najāsyī (w. 450 H), Rijāl al-

Ṭūsī dan Fihris al-Ṭūsī, dan Rijāl Ibn al-Ġaḍairī karya Aḥmad bin al-Ḥusain al-Ġaḍairī (w. 412 

H), yang dikenal sangat kritis dan melemahkan banyak perawi karena alasan ġuluw. Di era 

belakangan, kitab Tanqīḥ al-Maqāl karya ’Abdul-Lāh Al-Mamqānī dianggap sebagai 

ensiklopedia terbesar dalam ilmu Rijāl Syiah.22 

Selain kitab Rijāl, Syiah memiliki empat kitab hadis utama (al-Kutub al-Arba’ah) yang 

menjadi sumber hukum, yaitu (1) al-Kāfī karya al-Kulainī, (2) Man Lā Yaḥḍuruhu al-Faqīh 

karya Ibn Babawaih, serta (3) al-Tahżīb dan al-Istibṣār karya al-Ṭūsī.23 

 

Implementasi dan Studi Kasus: Penilaian Perawi dalam Syiah 

Penerapan al-jarḥ wa al-ta’dīl dalam mazhab Syiah sangat dipengaruhi oleh kepentingan 

mazhab dan prinsip loyalitas. Perawi dinilai bukan semata-mata berdasarkan kejujuran 

berbicara, tetapi berdasarkan posisi ideologis mereka terhadap kepemimpinan ’Alī bin Abī 

Ṭālib dan para Imam. Berikut adalah contoh aplikasi al-jarḥ wa al-ta’dīl dalam tradisi syiah:24 

Pertama, contoh ta’dīl (pujian) terhadap Ahl al-Bait dan loyalisnya. Dalam pandangan 

Syiah, ’Alī bin Abī Ṭālib dan pengikut setianya menempati posisi tertinggi dalam kredibilitas 

periwayatan. ’Alī bin Abī Ṭālib digambarkan memiliki kebaikan dan keutamaan yang tidak 

terhitung. Al-Mamqānī mengutip riwayat bahwa seandainya lautan menjadi tinta dan 

pepohonan menjadi pena, niscaya tidak akan cukup untuk menuliskan kebaikan ’Alī . 

Demikian halnya Muḥammad bin Abū Bakr. Meskipun ia adalah putra Abū Bakr (khalifah 

pertama yang ditolak Syiah), ia mendapat predikat ta'dīl (pujian) tinggi karena 

keberpihakannya kepada ’Alī. Ia disebut sebagai sahabat agung yang memiliki kedudukan 

khusus di sisi ’Alī dan berlepas diri dari ayahnya sendiri . Ia dinilai memiliki kecerdasan dari 

ibunya (Asmā bint Umais), bukan dari ayahnya. 

Kedua, contoh jarḥ (celaan) terhadap Sahabat Nabi. Sebaliknya, tokoh-tokoh yang dalam 

pandangan Sunni merupakan sahabat mulia dan perawi terpercaya (ṡiqah), dalam pandangan 

Syiah dinilai cacat (majrūh) bahkan dikafirkan karena dianggap memusuhi Ahl al-Bait. Khālid 

 
21 al-Sayyid Muḥammad Taqī Al-Ḥakīm, al-Uṣūl al-‘Āmmah li al-Fiqh al-Muqāran (Qum: al-Majma’ al-‘Ālamī 

li Ahl al-Bait, 1997), 196. 
22 Ulum, “Analisis Sanad Hadis Syiah: Telaah Metodologis”; Ulum dan MZ, “Analisis Kritis Metodologi 

Periwayatan Hadis Syiah: Studi Komparatif Syiah-Sunni.” 
23 Amin Ehteshami, “The Four Books of Shiʿi Hadith: From Inception to Consolidation,” Islamic Law and 

Society 29, no. 3 (30 November 2021): 225–79, https://doi.org/10.1163/15685195-28040002. 
24 Ulum dan MZ, “Analisis Kritis Metodologi Periwayatan Hadis Syiah: Studi Komparatif Syiah-Sunni”; Abū 

al-Fatḥ Muḥammad bin ’Abd al-Karīm bin Abī Bakr Aḥmad Al-Syahrastānī, al-Milal wa al-Niḥal (Mu‘asasah al-

Ḥalbī, n.d.), 1/146. 



 Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin, 

“Metodologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48) 

46 

 

bin al-Walīd, sosok yang digelari Saiful-Lāh (Pedang Allah) oleh Sunni ini, dalam literatur 

Syiah dituduh bersekongkol membunuh ’Alī. Al-Mamqānī menyebutnya lebih tepat digelari 

Saif al-Syaiṭān (Pedang Setan), zindiq, serta iblis yang memusuhi Ahl al-Bait. Demikian juga 

’Abdul-Lāh bin ’Umar, salah satu perawi hadis terbanyak dalam pandangan Sunni, disebut 

sebagai “Khalifah orang awam” yang dipuji secara berlebihan oleh orang awam (Sunni). 

Anas bin Mālik pun dituduh sebagai orang yang berpaling dari ’Alī dan menyembunyikan 

riwayat keutamaannya karena mencintai dunia. Disebutkan pula bahwa ia berdusta atas 

nama Rasulullah Saw. 

Kemudian ’Abdul-Lāh bin ’Amr bin al-‘Āṣ dinilai munafik seperti ayahnya, pembohong, 

dan dinilai buruk karena berpihak pada Mu’āwiyah dalam perang Ṣiffīn. Mu’adz bin Jabal 

dikecam karena dianggap mengutamakan musuh Allah Swt (merujuk pada Abū Bakr dan 

’Umar) di atas ’Alī bin Abī Ṭalib. Nu’mān bin Basyīr dinilai zindiq yang tidak diragukan lagi 

karena berpaling dari ’Alī dan memusuhinya. ’Abdul-Lāh bin ’Auf dituduh berkhianat dalam 

masalah uṣūl (pokok agama) dan tidak ṡiqah (terpercaya) dalam masalah furū’. 

Ketiga, contoh jarḥ terhadap ulama paska-sahabat. Kritik tajam Syiah tidak berhenti pada 

generasi sahabat, tetapi berlanjut kepada para ulama hadis kalangan tābi’īn dan tābi’ al-tābi’īn 

yang menjadi tumpuan mazhab Sunni. Sufyān al-Ṡaurī, salah satu imam besar dalam hadis ini 

dituduh oleh literatur Syiah sebagai pembohong yang memalsukan riwayat atas nama Imam 

Ja’far al-Ṣādiq. Ia dilabeli sebagai orang yang mengingkari kebaikan orang lain dan 

mementingkan dunia. 

Kasus-kasus di atas menegaskan bahwa al-jarḥ wa al-ta’dīl dalam Syiah berfungsi sebagai 

alat validasi teologis. Perawi yang selamat dari celaan hanyalah mereka yang loyal kepada ’Alī 

bin Abī Ṭalib, sementara mereka yang berseberangan—meskipun berstatus sahabat Nabi—

akan kehilangan kredibilitasnya. 

 

PENUTUP 

Berdasarkan telaah komparatif antara metodologi Sunni dan Syiah dalam ilmu al-jarḥ wa al-

ta’dīl, dapat ditarik beberapa kesimpulan mendasar. Pertama, mengenai fungsi universal 

namun berbeda pendekatan. Al-Jarḥ wa al-ta’dīl disepakati oleh kedua mazhab sebagai 

instrumen vital untuk memverifikasi validitas hadis demi menjaga kemurnian ajaran Islam. 

Namun, paradigma yang digunakan berbeda secara diametral. Jika Sunni menekankan pada 

integritas personal (‘adālah) dan kapasitas intelektual (ḍabṭ) secara objektif, Syiah 

menambahkan dimensi teologis yang kental dalam penilaiannya. 

Kedua, mengenai parameter ideologis. Dalam tradisi Syiah, loyalitas terhadap Ahl al-Bait 

menjadi parameter utama dalam menilai kredibilitas seorang perawi. Validitas hadis tidak 

hanya ditentukan oleh sanad yang bersambung, tetapi juga oleh kesesuaian konten (matan) 

dengan doktrin imāmah. Hadis yang bertentangan dengan prinsip akidah Syiah atau 

diriwayatkan oleh musuh politik ’Alī bin Abī Ṭālib—meskipun sanadnya sahih menurut 

standar Sunni—akan ditolak. 

Ketiga, implikasi terhadap Status Sahabat. Perbedaan metodologi tersebut melahirkan 

jurang pemisah dalam memandang generasi awal Islam. Sunni memandang sahabat sebagai 

generasi terbaik yang adil, sedangkan metodologi Syiah—melalui kitab-kitab Rijāl seperti 

Tanqīḥ al-Maqāl—melakukan jarḥ (celaan) sistematis terhadap sahabat-sahabat utama 

karena dianggap merampas hak kepemimpinan ’Alī. 



 Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin, 

“Metodologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48) 

47 

 

Keempat, sifat ilmu kritik hadis. Bagi Sunni, al-jarḥ wa al-ta’dīl adalah upaya ilmiah untuk 

memisahkan riwayat benar dan salah. Bagi Syiah, disiplin ini tidak hanya berfungsi sebagai 

alat verifikasi ilmiah, tetapi juga sebagai penjaga identitas mazhab dan benteng teologis. 

Otoritas hadis dalam Syiah tidak dapat dipisahkan dari prinsip loyalitas (walā’) dan pelepasan 

diri (barā’) terhadap tokoh dan doktrin ajarannya. 

 

 

DAFTAR REFERENSI 

Al-Ġaurī, ‘Abd al-Mājid. Al-Madkhal ilā Dirāsah ‘Ilm al-Jarḥ wa al-Ta’dīl. Beirut, Lebanon: Dār 

Ibn Kaṡīr, 2007. 

Al-Ḥakīm, al-Sayyid Muḥammad Taqī. al-Uṣūl al-‘Āmmah li al-Fiqh al-Muqāran. Qum: al-

Majma’ al-‘Ālamī li Ahl al-Bait, 1997. 

Al-Khāṭīb, Muḥammad ‘Ajjāj. Ushūl al-Ḥadīṡ; ‘Ulūmuhu wa Muṣṭalāḥuhu. Beirut: Dār al-Fikr, 

2008. 

Al-Majlisī, Muḥammad Bāqir. Biḥār al-Anwār al-Jāmi’ah li Durar Akhbār al-A’immah al-Aṭhar. 

Beirut: Mu’assasah al-Wafa’, n.d. 

Al-Muẓaffar, Muḥammad Riḍā. ’Aqā‘id al-Imāmiyyah. 2 ed. Qum, Iran: Markaz Abḥāṡ al-

’Aqā‘id, 1424. 

Al-Najāsyī, Rafī’ al-Dīn Muḥammad bin Ḥaidar. Rijāl al-Najāsyī (Fihrisat Asmā Muṣannafī al-

Syī’ah). Diedit oleh Mūsā al-Syabīrī Al-Zanjānī. Qum: Mu’assasah al-Nasyr al-Islāmī, n.d. 

Al-Syahrastānī, Abū al-Fatḥ Muḥammad bin ’Abd al-Karīm bin Abī Bakr Aḥmad. al-Milal wa 

al-Niḥal. Mu‘asasah al-Ḥalbī, n.d. 

Arif, Syamsuddin. Bukan Sekedar Madzhab: Oposisi dan Heterodoksi Syiah. Jakarta: INSIST, 

2018. 

Ehteshami, Amin. “The Four Books of Shiʿi Hadith: From Inception to Consolidation.” Islamic 

Law and Society 29, no. 3 (30 November 2021): 225–79. https://doi.org/10.1163/15685195-

28040002. 

Endah, Cindy Ristiana, dan Firman Solihin. “Kontribusi Amin Muchtar Dalam Wacana Hadis 

Syiah: Kajian Kritis Terhadap Buku Hitam Di Balik Putih.” El-Badr: Jurnal Pemikiran dan 

Peradaban Islam 2, no. 1 (2025): 105–20. 

Fayyāḍ, ’Abdul-Lāh. Tārīkh al-Imāmiyyah wa Aslāfihim min al-Syī’ah. Beirut, Lebanon: 

Mu‘assasah al-A’lām, 1986. 

Fikar, Zulfikar, dan Indo Santalia. “Sejarah Munculnya Syiah dan Perkembangannya di Dunia 

Islam.” Setyaki : Jurnal Studi Keagamaan Islam 2, no. 1 (28 Februari 2024): 19–24. 

https://doi.org/10.59966/setyaki.v2i1.956. 

Ismail, Muhammad Syuhudi. Kaidah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan 

dengan Pendekatan Ilmu Sejarah. 1 ed. Jakarta: Bulan Bintang, 1988. 

Muchtar, Amin. Hitam Di Balik Putih; Bantahan Terhadap Buku Putih Madzhab Syiah. Jakarta: 

Penerbit al-Qalam, 2014. 

Muṭṭahharī, Murtaḍā. Pengantar Ilmu-ilmu Islam. Diedit oleh Ibrahim al-Habsyi 

(Penterjemah). Jakarta: Pustaka Zahra, 2003. 

Saefullah, Agus Susilo. “Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi Agama 

dan Keberagamaan dalam Islam.” Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 2, no. 4 (9 

Juli 2024): 195–211. https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i4.1428. 



 Azfa Nurul Ilmi; Firman Solihin, 

“Metodologi al-Jarḥ wa al-Ta’dīl dalam Tradisi Syiah...” (h. 38-48) 

48 

 

Siregar, Khairil Ikhsan. Perspektif Ibn Hajar al-‘Asqalani tentang Perawi Syi’ah dalam Kitab 

Tahdzīb al-Tahdzīb. Penerbit NEM, 2025. 

Soetari, Endang. Ilmu Hadis: Kajian Riwayah dan Dirayah. Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2011. 

Ulum, Bahrul, dan Zainudin MZ. “Analisis Kritis Metodologi Periwayatan Hadis Syiah: Studi 

Komparatif Syiah-Sunni.” Profetika: Jurnal Studi Islam 14, no. 2 (2013): 139–47. 

https://doi.org/10.23917/profetika.v14i2.2013. 

Ulum, Muhammad Babul. “Analisis Sanad Hadis Syiah: Telaah Metodologis.” Jurnal 

Ushuluddin 28, no. 1 (2019). 

Widodo, Heru, dan Fahmi Irfanudin. “Al-Jarḥ wa al-Ta’dīl in Researching Sanad Hadith.” 

Journal of Hadith Studies 3, no. 1 (17 Juni 2020): 23–33. 

https://doi.org/10.32506/johs.v3i1.35. 

Zahrah, Muḥammad Abū. Aliran Politik dan Aqidah dalam Islam. Diedit oleh Abd. Rohman 

Dahlan dan Ahmad Qorib. Jakarta: Penerbit Logos, 1996. 

Zainuddin, Zainuddin. “Kajian Hadis dalam Pandangan Sunni dan Syiah.” Qolamuna: Jurnal 

Studi Islam 4, no. 1 (2018): 167–80. 

https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/qolamuna/article/view/88. 

 


