Hadisuna: Jurnal Studi Hadis

Vol. 1No. 2 — Des. 2025

https://jurnal.iaipigarut.ac.id/HJSTH
Halaman 23-37

ISSN: 3109-8088

Pengertian Hadis Sahih dalam Tradisi Syi’ah

Abstract

Keyword

Abstrak

Kata Kunci

Imamiyah dan Sunni: Studi Komparatif

Danni Nursalim'
" Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung

benharunos@gmail.com*

*Correspondence

Diterima: 15/10/2025; Disetujui: 20/11/2025; Diterbitkan: 30/12/2025

The Shia Imamiyah, as the second major sect in Islam, has extensive religious
references but its attention to hadith is relatively late than that of the Sunni. The
article highlights the existence of Shia to the formation of a country like Iran, as well
as the impact of its faith on the methodology of hadith. The research is qualitative
with a literature review approach to hadith books, Sunni and Shia scholarly
literature, and related journals. Focus on three questions: the definition of
hadith/sunnah, the criteria for authentic hadith, and the consistency of its
application. Sunni defines hadith as a backup to the Prophet PBUH with a
continuous sanad, a just narration and dabit, free syadz and illah; The Shia
extended to al-Ma'sum on the condition of the Imamiyah creed, without requiring
strict dabit. The Shia do not consistently apply their standards, such as accepting
broken histories or weak narrations in major books such as Usul al-Kafi. The root
differences in the creed led to a disparity in hadith methodology, with Sunni being
more systematic from the start. The Sunnis preceded the development of hadith
science, while the Shiites showed inconsistencies in practice.

sahih hadith; shia imamiya; sunni; continuous sanad, comparative study

Syiah Imamiyah, sebagai sekte besar kedua dalam Islam, memiliki referensi
keagamaan luas namun perhatiannya terhadap ilmu hadis relatif terlambat
dibanding Sunni. Artikel menyoroti eksistensi Syiah hingga membentuk negara
seperti Iran, serta dampak akidahnya terhadap metodologi hadis. Penelitian
bersifat kualitatif dengan pendekatan telaah pustaka terhadap kitab hadis,
literatur ulama Sunni dan Syiah, serta jurnal terkait. Fokus pada tiga pertanyaan:
definisi hadis/sunnah, kriteria hadis sahih, dan konsistensi aplikasinya. Sunni
mendefinisikan hadis sebagai sandaran kepada Nabi SAW dengan sanad
bersambung, periwayat adil dan dabit, bebas syadz dan illah; Syiah memperluas ke
al-Ma'sum dengan syarat akidah Imamiyah, tanpa mensyaratkan dabit ketat.
Syiah tidak konsisten menerapkan standarnya, seperti menerima riwayat terputus
atau periwayat lemah di kitab utama seperti Usul al-Kafi. Perbedaan akar pada
akidah menyebabkan disparitas metodologi hadis, dengan Sunni lebih sistematis
sejak awal. Sunni mendahului pengembangan ilmu hadis, sementara Syiah
menunjukkan inkonsistensi dalam praktik.

hadis sahih; syiah imamiyah; sunni; sanad bersambung; studi komparatif

23


https://jurnal.iaipigarut.ac.id/HJSIH
mailto:benharun05@gmail.com

Danni Nursalim,

IH] @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

PENDAHULUAN

Syi’ah merupakan sekte dalam Islam terbesar kedua setelah sunni yang masih menunjukkan
eksistensinya secara nyata hingga dewasa ini. Jika dibandingkan dengan firgah lainnya,
seperti Khawarij, Mu'tazilah, Jabariyah, dan lainnya, penyebaran Syi’ah ini lebih massif (Faza
Lulu Arifah, 2024). Bahkan sekte Syi’ah ini mempunyai sebuah negara yang diperhitungkan
perannya di kawasan timur tengah secara khusus dan umumnya di secara internasional.
Negara itu kemudian diberi nama Republik Islam Iran, yang diproklamirkan keberadaannya
pada 1979, melalui sebuah revolusi yang dipimpin oleh pemimpin spiritual syi’ah imamiyah
pada masanya, yaitu Ayatollah Khomeini, sehingga berhasil menumbangkan rezim Reza
Pahlevi.

Berdirinya negara teokrasi yang secara resmi menjadikan syi'ah imamiyah (jafariyah) ini
sebagai mazhab agamanya, tersebut menimbulkan gejolak di kawasan timur tengah,
terutama disebabkan program dari Khomeini yang ingin mentransfer “Revolusi Islam” yang
telah dilakukannya ke negara-negara sekitar yang mayoritas beragama Islam sunni (Al-Saih &
Al-RabT'i, 2024). Hal itu terbukti dengan terjadinya perang berkepanjangan antara Iran dan
Irak (1980-1988), yang telah menghabiskan banyak korban dari kedua belah pihak ( 2esf cpes

Ga& Vo Y LYl Cixd ). Hal itu dikarenakan faktor agama telah dijadikan poros utama yang
menentukan arah dan kebijakan politik luar negeri Iran, berdasarkan Undang-Undang Dasar
Iran Pasal (152).(Y* Y £ ,Gmaall 2c)

Sebagai sebuah sekte keagamaan dalam Islam yang cukup besar dan mempunyai sejarah
panjang, yang hampir menyamai sejarah Islam itu sendiri, sudah menjadi hal yang lumrah
jika syi’ah imamiyah memiliki referensi keagamaan yang cukup banyak dalam berbagai
cabang ilmu agama. Namun uniknya, perhatian syi'’ah imamiyah terhadap ilmu hadis, pada
awalnya tidak begitu serius, bahkan bisa dikatakan bahwa mereka sama sekali tidak punya
perhatian terhadap ilmu hadis, baik ilmu hadis riwayah maupun ilmu hadis dirayah. Hal itu
diakui oleh para ulama syi'ah imamiyah itu sendiri, bahwa dalam ilmu hadis, baik riwayah
maupun dirayah, mereka telah mengambilnya dari para ulama ahlussunnah (sunni). Tidak
hanya itu, mereka menyebut ilmu hadis ini sebagai ilmunya orang awam’, dan mereka
meyakini bahwa para imam mereka melarang untuk mengambil ilmu dari orang awam
(VY€ oall Gl (g dasa ¢ alall),

Sebagian ulama syi'’ah imamiyah yang lain menambahkan, bahwa para ulama mereka
tidak pernah menulis sebuah buku pun tentang ilmu dirayah hadis sebelum masa al-Syahid
al-Tsani, yaitu Zainuddin bin ‘Ali al-‘Amily (W: 965 H) (Al-A’lamy, 1961). Tujuan mereka
menulis buku mengenai ilmu dirayah hadis atau yang dikenal ilmu mustalah hadis, adalah
untuk menghindari celaan kaum ahlussunnah kepada mereka, karena hampir seluruh hadis
riwayat syi'ah imamiyah adalah hadis mu’an’an, sehingga dengan ditulisnya ilmu ini mereka
berusaha membuktikan bahwa riwayat mereka bersambung kepada para pendahulu mereka

(VY€ oall Gl (g dasa o alall),

! Awam adalah julukan yang diberikan kaum syi’ah imamiyah kepada ahlussunnah, dan mereka

menamai diri mereka sebagai khawas (orang-orang terpilih).

24



Danni Nursalim,

IH] @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

Perbedaan mazhab akidah antara Sunni dan Syi'ah selalu menjadi tema yang menarik
untuk diteliti. Studi tentang sumber, validitas dan otoritas hadis dalam tradisi Sunni dan
Syiah, merupakan objek penelitian yang menarik untuk didalami. Komparasi mendalam
antara epistemologi hadis dalam perspektif Sunni dan Syi'ah seringkali terabaikan dalam
kajian akademis (Fortuna Ihsan dkk., 2024). Dengan pendekatan komparatif lintas mazhab,
kajian ini berusaha untuk mengeksplorasi bagaimana kedua tradisi ini memahami dan
mengkritik hadis, serta bagaimana mereka menetapkan kriteria validitas dan otoritas hadis
dalam konteks yang berbeda (Miskaya dkk., 2021; Muttaqin, 2018).

Ada anggapan, bahkan keyakinan, bahwa perbedaan akidah dalam aliranompikaliran
Islam itu berdampak, atau bahkan merupakan sumber perbedaan dalam menentukan sumber
hadis yang diakui masing-masing kelompok. Sehingga kalangan Sunni hanya berpegang
kepada riwayat Sunni, sedangkan kelompok Syi'ah juga hanya berpegang kepada riwayat dari
mereka saja. Bahkan ada tuduhan bahwa masing-masing kelompok cenderung egoi dan
hanya mementingkan kelompoknya sendiri, yang berdampak banyaknya hadis-hadis yang
dibuat untuk kepentingan kelompoknya dan mendiskreditkan kelompok yang berseberangan
(Ahmad Fauzan Pujianto & Aina Noor Habibah, 2024). Tentu ini sebuah tuduhan yang
memerlukan bukti berupa data-data yang otentik.

Akhir-akhir ini, penelitian tentang hadis yang menjadikan Sunni dan Syi'ah sebagai objek
penelitiannya mulai banyak dilakukan para peneliti di bidang ilmu dirayah hadis di
Nusantara. Jika ingin mengklasifikasikan penelitian hadis Sunni-Syi’ah, maka akan
didapatkan tiga tema utama, yaitu: Pertama. Pembahasan kodifikasi hadis di kalangan Sunni
dan Syi'ah, Kedua. Penelitian tentang epistemologi hadis atau yng berkaitan dengan
pemahaman hadis baik legimitasi, maupun permasalahan di kalangan Sunni dan Syi'ah,
Ketiga. Pembahasan mazhab fikih yang mengangkat tema-tema tertentu dalam perspektif
Sunni dan Syi’ah (Batu, 2024). Adapun penelitian ini berusaha untuk menelusuri perbedaan
definisi hadis dalam perspektif Sunni dan Syi'ah, dengan menelaah langsung ke sumber-
sumber primer dari kedua golongan tersebut, yang belum pernah diteliti sebelumnya.

Ada beberapa artikel terdahulu yang terkait dengan penelitian yang sedang dilakukan oleh
penulis. Sebuah artikel berjudul “Kajian Hadist dalam Pandangan Sunni dan Syiah”
menyimpulkan bahwa kelompok syi'ah menganggap hadis bukan bersumber daei Nabi SAW,
akan tetapi juga meliputi segala sesuatu yang bersumber dari Imam yang 12 (Z. Zainuddin,
2018). Lalu ada artikel yang berjudul “Sikap Syiah Terhadap Sunnah/Hadis Nabi SAW” yang
menunjukkan bahwa kalangan Syi'ah menolak hadis-hadis yang tidak diriwayatkan melalu
Ahlul Bait atau yang bukan berasal dari imam mereka yang 12 (Mattori, 2022). Ada juga artikel
yang berjudul “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Perspektif Ahlussunnah dan Syi'ah” yang
menyimpulkan bahwa kalangan Syi'ah membuat tolak ukur kesahihah hadis dan matan
hanya dengan berdasarkann al-Qur'an dan tidak bertentangan dengan hadis sahih lainnya
(Ahmad, 2017). Sementara artikel berjudul “Ke-'adalah-an Aisyah Perspektif Syiah dan
Implikasinya Terhadap Hadis Nabi" menunjukkan, bahwa Syi'ah menganggap mayoritas
sahabat Nabi SAW telah murtad setelah Nabi SAW wafat, kecuali hanya segelintir orang saja.
Aisyah RA—istri Nabi SAW—termasuk orang yang dianggap telah murtad oleh Syi'ah,
sehingga riwayatnya tidak bisa mereka terima karena tidak memenuhi syarat ‘adalah yang
mereka tetapkan (Muhid dkk., 2023). Selanjutnya artikel berjudul “Hadis Ilmu Dalam
Pandangan Syiah-Sunni: Perbandingan dan Implementasinya Di Ranah Akademik”,

25



Danni Nursalim,

IH] @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

menyimpulkan bahwa ada beberapa titik temu dalam masalah hadis ilmu yang terdapat
dalam kitab Sahih Muslim dan Usil al-Kafi, di mana ada beberapa riwayat Syi’ah yang terdapat
dalam hadis Sunni, tapi tidak sebaliknya (Tsurayya, 2020).

Semua literatur di atas dan beberapa literatur lain menjadi landasan bagi penulis untuk
melakukan penelitiannya dalam artikel ini. Dari beberapa literatur yang ditelaah oleh penulis,
belum didapatkan adanya sebuah artikel yang membahas secara khusus yang
mengkomparasikan definisi hadis sahih antara Sunnah dan Syi'ah, serta melihat
implementasi dari definisi tersebut pada masing-masing kelompok di dalam membangun
dasar mazhab yang mereka yakini. Oleh karena itu, penulis berusaha untuk mendalami poin-
poin ini yang nantinya akan bisa untuk dikembangkan lebih lanjut oleh peneliti setelahnya.

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkapkan perbedaan definisi hadis sahih dalam
tradisi Sunni dan Syi'ah, serta hal-hal yang berkaitan dengannya. Untuk mencapai tujuan ini,
ada tiga pertanyaan yang diajukan dalam artikel ini. Pertanyaan pertama, apa perbedaan
definisi hadis dan sunnah dalam tradisi Sunni dan Syi'ah? Pertanyaan kedua, apa perbedaan
definisi hadis sahih dalam tradisi Sunni dan Syi'ah? Pertanyaan ketiga, bagaimana implikasi
dan konsistensi masing-masing kelompok terhadap definisi hadis sahih? Pertanyaan pertama
bertujuan untuk mengungkap bagaimana Sunni dan Syi’ah memandang hadis dan sunnah
sebagai sumber ajaran agama Islam, untuk mengetahui akar masalah perbedaan antara kedua
kelompok ini. Sedangkan pertanyaan kedua, bertujuan untuk menghadirkan secara detail apa
saja perbedaan antara Sunni dan Syi'ah dalam menilai kesahihan hadis, untuk menghadirkan
perangkat metodologinya dalam menerima dan menolak hadis. Adapun pertanyaan ketiga,
bertujuan untuk mengungkapkan bagaimana standar yang telah ditetapkan untuk menerima
dan menolak hadis diaplikasikan dalam ajaran agama kedua kelompok tersebut. Dengan
demikian, ketiga pertanyaan ini menjadi landasan untuk keseluruhun penelitian ini.

METODE PENELITIAN

Artikel ini menggunakan metode penelitian kualitatif (Abdussamad, 2021) dengan jenis studi
literatur atau telaah pustaka (library research). Jenis studi literatur ini melibatkan berbagai
kegiatan, termasuk membaca, mencatat informasi, dan mengelola materi penelitian (Putri
dkk., 2024). Oleh karena itu peneliti mengumpulkan dan menganalisis berbagai sumber
literatur yang relevan (Amruddin, 2022), yang di antaranya adalah kitab-kitab ilmu hadis dari
kalangan Sunnah dan Syi'ah, artikel jurnal, dan dokumen akademis yang membahas hal-hal
yang terkait dengan judul penelitian ini. Fokus utama dari penelitian ini adalah untuk
mengeksplorasi perbedaan dalam persepsi, metodologi, kriteria validitas dan penerimaan
hadis, sambil mengamati bagaimana konsep teologis masing-masing kelompok berpengaruh
kepada metodologi mereka (Al Azhari, 2020; Yuzaidi, 2021).

PEMBAHASAN DAN DISKUSI

Definisi Hadis

Sebelum memasuki pembahasan definisi hadis sahih menurut Sunni dan Syi'ah, beserta hal-
hal yang berkaitan dengannya, penulis memandang perlu untuk menampilkan terlebih
dahulu definisi hadis, khabar dan atsar menurut masing-masing kelompok. Para ulama hadis
kalangan Sunni, mendefinisikan Hadis, Khabar dan Atsar dengan definisi yang sama, yaitu
“Sesuatu yang disandarkan kepada Nabi SAW, baik berupa perkataan, perbuatan, persetujuan

26



Danni Nursalim,

IH] @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

(Al-Qasimy, 2004), sifat fisik atau sifat akhlak, atau yang disandarkan kepada sahabat atau
tabi'in, baik itu perkataan maupun perbuatan (Al-Ghury, 2012).”

Ibnu Taimiyah berkata, bahwa Hadis Nabi ketika disebut secara mutlak, maka itu sebuah
pembicaraan tentang Nabi SAW setelah masa kenabian berlalu, baik itu perkataannya,
perbuataannya, maupun persetujuannya, karena sunnahnya ditetapkan dengan tiga perkara
tadi (Al-Harrany, 2004).

Sedangkan para ulama Khurasan membedakannya, bahwa jika hadis itu mawgif, maka
disebut sebagai atsar. Sedangkan jika hadis ini marfii’, maka disebut khabar. Banyak para
penulis ilmu hadis yang kemudian menjadikan definisi ini sebagai sandaran (Al-Suytty,
2002).

Ibnu Hajar menerangkan perbedaan antara hadis, khabar dengan atsar. Hadis ketika
disebutkan dengan mutlak, maka itu yang disandarkan kepada Rasulullah SAW, baik itu
perkataan, perbuatan ataupun persetujuan, baik itu pernyataan maupun hukum. Adapun
atsar adalah yang disandarkan kepada selain Rasulullah SAW, baik itu sahabat maupun
tabi'in. Sedangkan Khabar itu lebih umum daripada keduanya tadi, sebab bisa dikatakan
untuk yang disandarkan kepada Nabi SAW ataupun disandarkan kepada yang lain (Al-
‘Asqalany, 2009). Namun demikian, Ibnu Hajar juga mengatakan, bahwa ketiga kata tersebut
kadang artinya sama, kadang artinya berbeda seperti yang ia terangkan tadi. Artinya, jika
ketiga kata itu disebutkan sendirian dalam satu bahasan atau pembicaraan, maka artinya
sama. Namun ketika ketiganya disebutkan secara bersamaan dalam satu bahasan atau
pembicaraan, maka artinya berbeda sebagaimana yang telah diterangka sebelumnya.

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan, bahwa hadis, khabar dan atsar itu
mempunyai definisi yang berhubungan. Salah satu dari ketiga kata tersebut bisa mewakili
yang lainnya ketika disebutkan sendirian, namun ketika disebutkan bersamaan, maka
keduanya mempunyai definisi yang berbeda.

Adapun para ulama Syi'ah mempunyai dua definisi untuk hadis dan khabar: Definisi
Logis/Mantiqy (&hiell < 23), yaitu: “Perkataan yang penyandarannya berada di luar, dalam
salah satu masa (Z.bin A. Al-‘Amily, t.t.), baik penyandarannya yang di luar itu sesuai ataupun
tidak (Al-Fadly, 2009).”

Penulis mencoba menelaah kitab-kitab ilmu hadis dari kalangan Syi'ah, baik yang klasik
maupun yang kontemporer, untuk mencari penjelasan lebih lanjut dan mendapatkan contoh
dari definisi ini, namun penulis tidak mendapatkannya. Hampir semua kitab ilmu hadis tidak
ada penjelasan lebih lanjut atau melampirkan contohnya, sehingga seakan-akan definisi
tersebut merupakan sebuah teka teki yang tidak dapat dipecahkan. Bahkan penulis
mendapatkan bahwa para ulama hadis kontemporer dari kalangan Syi’ah berusaha
menghindari penggunaan definisi di atas, padahal definisi di atas itu adalah definisi yang
berasal dari kitab ilmu musthalah hadis mereka yang pertama. Penulis juga menemukan,
bahwa yang menyebutkan definisi di atas sebagai Mantiqy, adalah ulama Sy’iah kontemporer,
yaitu Abdul Hadi Al-Fadly, yang masih sampai sekarang.

Definisi kedua untuk hadis dan khabar, yang paling banyak dipakai oleh para ulama hadis
kontemporer dari kelompok Syi’ah adalah, “Pembicaraan yang menceritakan perkataan al-
Ma’sum, atau perbuatannya, atau persetujuannya (Al-Subhany, 2012).” Al-Hindy (1312 H)
menerangkan, bahwa yang dimaksud dengan al-Ma’sim di sini, boleh jadi khusus untuk Nabi,
atau salah satu dari Imam Syi'ah yang dua belas, atau juga Fatimah bintu Muhammad (Al-

27



Danni Nursalim,

IH] @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

Hindy, 1424). Hal itu sesuai dengan perkataan al-Baha’iy (1031 H) yang mengatakan, bahwa
jika hadis dan khabar dimutlakkan kepada riwayat dari selain al-Ma’stim, maka itu sudah
melampaui batas.

Kemudian al-Mamiqgany (1251 H), salah seorang ulama Syi’ah, melemparkan tudingan,
bahwa penamaan hadis dan khabar untuk meriwayatkan dari selain al-Ma’sim, seperti
sahabat dan tabi’in, merupakan pedoman yang dipegang oleh kalangan Sunni (A. Al-
Mamiqany, 1385). Tentu saja itu merupakan tudingan yang tidak berdasarkan fakta,
sebagaimana yang telah telah penulis paparkan di atas. Sebab kalangan Sunni sudah
mengkhususkan istilah Hadis dan Khabar adalah yang berasal dari Nabi SAW.

Para ulama Syi'ah berbeda pendapat dalam definisi atsar. Kelompok pertama mengatakan
bahwa jika hadis itu berasal dari al-Ma’suim, maka atsar berasal dari sahabat. Kelompok kedua
mengatakan, bahwa atsar itu lebih umum daripada hadis dan khabar. Kelompok ketiga
mengatakan, bahwa atsar itu sama dengan khabar dalam segala halnya. Kemudian Al-Fadly
mengatakan, bahwa hadis, khabar dan atsar menunjukkan kepada satu makna, yaitu: sunnah
(Al-Fadly, 2009). Dari definisi hadis, khabar dan atsar menurut Sunni dan Syi'ah, maka akan
ditemukan perbedaan sebagai berikut;

Ulama hadis Sunni membatasi sumber pertama hadis dan khabar hanya dari Rasulullah
SAW saja, dan harus dengan sanad yang bersambung. Jika berhenti di sahabat atau tabi’in,
maka tidak disebut hadis atau khabar, apalagi dari selain keduanya. Adapun ulama Syi'ah
menyatakan bahwa sumber pertama hadis dan khabar adalah al-Ma’sum, bukan hanya
Rasulullah SAW. Sedangkan al-Ma’sium dalam pengertian Syi’ah adalah Rasulullah SAW, Ali
bin Abi Talib, Fatimah, al-Hasan bin Ali, al-Husain bin Ali, dan seluruh imam mereka yang
berjumlah 12 orang. Secara logis, jumlah riwayat hadis dari kelompok Syi'ah akan jauh lebih
banyak daripada Sunni, dikarenakan sumber pertamanya pun jauh lebih banyak.

Sebagian ulama hadis Sunni, yang kemudian diadopsi oleh mayoritas ulama hadis
kontemporer, menyatakan bahwa hadis yang terputus, baik ke sahabat maupun tabi’in maka
itu disebut atsar. Namun tidak berarti riwayatnya tidak diterima, hanya saja derajatnya di
bawah hadis yang bersambung kepada Rasulullah SAW. Adapun Syi'ah tidak membedakan
antara hadis dan khabar dengan atsar. Karena pada dasarnya mereka tidak menerima riwayat
selain dari al-Ma’stum, oleh karena itu riwayat dari sahabat dan tabi'in tidak mereka terima,
karena keyakinan mereka seluruh sahabat telah murtad setelah Nabi SAW wafat, kecuali
hanya segelintir orang (A. Al-Mamiqany, 1385).

Definisi Hadis Sahih Menurut Sunni

Ada beberapa artikel terdahulu yang terkait dengan penelitian yang sedang dilakukan oleh
penulis. Sebuah artikel berjudul “Kajian Hadist dalam Pandangan Sunni dan Syiah”
menyimpulkan bahwa kelompok syi'’ah menganggap hadis bukan bersumber daei Nabi SAW,
akan tetapi juga meliputi segala sesuatu yang bersumber dari Imam yang 12 (Z. Zainuddin,
2018). Lalu ada artikel yang berjudul “Sikap Syiah Terhadap Sunnah/Hadis Nabi SAW” yang
menunjukkan bahwa kalangan Syi'ah menolak hadis-hadis yang tidak diriwayatkan melalu
Ahlul Bait atau yang bukan berasal dari imam mereka yang 12 (Mattori, 2022). Ada juga artikel
yang berjudul “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Perspektif Ahlussunnah dan Syi’ah” yang
menyimpulkan bahwa kalangan Syi'ah membuat tolak ukur kesahihah hadis dan matan

28



Danni Nursalim,

IH] @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

hanya dengan berdasarkann al-Qur'an dan tidak bertentangan dengan hadis sahih lainnya
(Ahmad, 2017).

Sementara artikel berjudul “Ke-'adalah-an Aisyah Perspektif Syiah dan Implikasinya
Terhadap Hadis Nabi” menunjukkan, bahwa Syi'ah menganggap mayoritas sahabat Nabi SAW
telah murtad setelah Nabi SAW wafat, kecuali hanya segelintir orang saja. Aisyah RA—istri
Nabi SAW—termasuk orang yang dianggap telah murtad oleh Syi’ah, sehingga riwayatnya
tidak bisa mereka terima karena tidak memenuhi syarat ‘adalah yang mereka tetapkan
(Mubhid dkk., 2023). Selanjutnya artikel berjudul “Hadis Ilmu Dalam Pandangan Syiah-Sunni:
Perbandingan dan Implementasinya Di Ranah Akademik”, menyimpulkan bahwa ada
beberapa titik temu dalam masalah hadis ilmu yang terdapat dalam kitab Sahih Muslim dan
Usul al-Kafi, di mana ada beberapa riwayat Syi'ah yang terdapat dalam hadis Sunni, tapi tidak
sebaliknya (Tsurayya, 2020).

Semua literatur di atas dan beberapa literatur lain menjadi landasan bagi penulis untuk
melakukan penelitiannya dalam artikel ini. Dari beberapa literatur yang ditelaah oleh penulis,
belum didapatkan adanya sebuah artikel yang membahas secara khusus yang
mengkomparasikan definisi hadis sahih antara Sunnah dan Syi'ah, serta melihat
implementasi dari definisi tersebut pada masing-masing kelompok di dalam membangun
dasar mazhab yang mereka yakini. Oleh karena itu, penulis berusaha untuk mendalami poin-
poin ini yang nantinya akan bisa untuk dikembangkan lebih lanjut oleh peneliti setelahnya.

Ibnu al-Salah (643 H), sebagai orang yang pertama menyusun ilmu dirayah hadis secara
sistematis dari kalangan Sunni, menyebutkan kriteria hadis sahih sebagai: “Hadis yang
sanadnya tersambung kepada Rasulullah SAW, yang diriwayatkan periwayat yang adil dan
dabit sampai ke ujung sanad, terbebas dari syadz dan llah” (Ibnu al-Salah, 2021).

Definisi di atas ini bisa dikatakan sebagai definisi yang telah disepakati oleh para ulama
hadis Sunni yang datang setelahnya. Oleh karena itu, kitab-kitab ilmu hadis yang ditulis oleh
para ulama Sunni setelahnya akan memakai definisi yang sama untuk menyebutkan kriteria
hadis sahih.

Adapun rincian dari kriteria tersebut adalah sebagai berikut: pertama, bersambung
sanadnya kepada Rasulullah SAW. Ini kemudian disebut hadis yang muttasil (bersambung)
dan merupakan syarat utama. Karena jika ada periwayat yang terputus sanadnya, baik di awal,
di tengah, maupun di akhir, maka ia tidak akan disebut sebagai hadis. Sehingga untuk
dijadikan sebagai hujjah dalam beragama, harus menunggu verifikasi dengan dalil-dalil lain.

Hadis-hadis yang terputus sanadnya ada banyak ragamnya. Jika terhenti hanya sampai
sahabat Nabi SAW dan tidak bersambung kepadanya, maka itu disebut mawquf. Jika berhenti
hanya sampai tabi'in maka disebut magti’. Jika seorang tabi'in meriwayatkan langsung dari
Rasulullah SAW tanpa menyebutkan sahabat yang menjadi perantara antara dirinya dengan
Rasulullh SAW, maka disebut sebagai mursal. Jika ada periwayat yang langsung meriwayatkan
kepada periwayat yang atas, tanpa menyebut periwayat yang menjadi perantara antara
dirinya dengan periwayat yang ia sebutkan, maka itu disebut sebagai munqgati’. Jika ada dua
periwayat yang jatuh (tidak disebutkan dalam sanad) atau lebih, maka itu disebut sebagai
mu’dal. Semua jenis hadis yang disebutkan, pada dasarnya termasuk kepada hadis yang da’if,
yang tidak bisa dijadikan sandaran dalam agama secara mandiri.

Kedua, ‘adalah Rawi (Keadilan Periwayat). Seorang periwayat tidak akan memenuhi
kriteria adil kecuali mempunyai lima sifat (Al-‘Asqalany, 2009), yaitu: 1) Beragama Islam, ini

29



Danni Nursalim,

IH] @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

merupakan syarat utama, maka riwayat non muslim tidak dapat diterima; 2) Mukallaf,
maksudnya adalah sudah baligh dan berakal. Oleh karena itu riwayat anak kecil dan orang
gila tidak bisa diterima; 3) Menjauhi perbuatan fasik. Maka orang yang dikenal suka
melakukan dosa besar atau yang terang-terangan berbuat maksiat, tidak diterima riwayatnya.
Al-Khatib Al-Baghdady (463 H) mengatakan, bahwa orang yang memalsukan sanad dan atau
matan, termasuk orang yang berbuat fasik (Al-Baghdady, 1438); 4) Menjauhi hal-hal yang
merusak marwah (wibawa). Perkara ini bisa berubah sesuai tempat dan waktu, tidak bisa
disatukan standarnya. Sebab ada satu perbuatan yang dianggap merusak kehormatan di satu
tempat, namun di tempat lain tidak demikian. Selama tidak melanggar syariat Islam, maka
tidak perlu dipertentangkan. Contohnya makan di jalan, bagi kaum terdahulu merusak
wibawa, tapi sekarang sudah dianggap biasa; 5) Bukan orang yang lalai. Maksud lalai di sini
adalah ia tidak bisa membedakan mana riwayat yang benar dan mana riwayat yang salah.

Ketiga, periwayatnya Semuanya Dabit. Untuk syarat ini terbagi menjadi dua bagian, yaitu:
1) Dabtu Sadr. Yaitu, seorang periwayat hapal seluruh riwayat miliknya di dadanya secara
sempurna, dan hapalannya itu terus terjaga sehingga ia bisa mengeluarkannya kapan ia
butuhkan. 2) Dabtu Kitab. Bahwa seorang periwayat menjaga kitab catatan riwayat yang
dimilikinya, yang telah diidentifikasi kebenarannya, telah direvisi kesalahannya, dirujuk
kepada aslinya, dan ia menjaganya sampai saat dibutuhkan untuk meriwayatkannya, ketika
ia membacakannya kepada orang yang memintanya, dan bukan berasal dari hapalannya.

Keempat, tidak terdapat syadz. Maksud dari hadis Syadz adalah hadis yang terbukti
kesalahannya oleh para peneliti hadis, baik periwayat yang salah itu adalah seorang yang
tsiggah ataupun bukan, baik kesalahannya itu ada di sanad ataupun di matan. Walaupun
demikian, cara untuk membuktikan bahwa sebuah hadis itu memiliki Syadz itu cukup
banyak.

Kelima, tidak memiliki 7llah. Maksudnya adalah hadis tersebut selamat dari kesalahan
yang dilakukan oleh seorang periwayat yang tsiqqah tanpa sengaja, namun merusak riwayat.
Kesalahan ini jarang diketahui kecuali oleh para ulama hadis yang seumur hidupnya
menekuni ilmu hadis. Oleh karena itu, syarat yang kelima ini termasuk syarat yang paling sulit
untuk dipelajari dan dibuktikan oleh para pembelajar hadis yang pemula.

Para ulama hadis dari kalangan Sunni juga membagi hadis sahih menjadi dua bagian, yaitu:
Sahih Lidzatihi dan Sahih Lighairihi. Untuk hadis Sahih Lidzatihi adalah yang sudah
disebutkan pembahasannya di atas. Sedangkan hadis Shahih Lighairihi adalah hadis yang
diriwayatkan oleh periwayat yang adil namun hapalannya kurang bagus (kurang dabit), dari
periwayat yang adil dan dabit juga, dari awal sanad hingga ke akhirnya, tanpa ada syadz dan
‘illah, namun diriwayatkan dari lebih dari satu jalan dengan kualitas yang lebih baik atau
kualitas yang sama (Syakir, 1408). Dengan kata lain bahwa Sahih Lighairihi adalah hadis Hasan
Lidzatihi yang diriwayatkan dengan banyak jalur periwayatan yang kualitasnya lebih baik
atau sama, sehingga derajatnya naik.

Definisi Hadis Sahih Menurut Syi’ah

Zainuddin al-‘Amily (965 H/ 1559 M), sebagai ulama Syi’ah pertama yang menyusun kitab ilmu
dirayah hadis, mengatakan bahwa definisi hadis sahih adalah, “Hadis yang sanadnya
bersambung kepada al-Ma’sium, yang diriwayatkan oleh seorang berakidah Syi’ah Imamiyah
yang adil, pada semua tingkatannya, walaupun ada syadz di dalamya” (Z. bin ‘Ali Al-‘Amily,

30



Danni Nursalim,

IH] @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

1424). Jadi dalam kriteria Syi'ah, hadis sahih harus memenuhi tiga syarat, yaitu: sanadnya
bersambung kepada al-Ma’siim, periwayatnya berakidah Syi'ah Imamiyah dan Adil.

Penjelasannya sebagai berikut: Pertama: Sanadnya Tersambung kepada al-Ma’sam.
Sebagaimana diterangkan di atas, bahwa maksud dari al-Ma’sim dalam akidah Syi'ah
Imamiyah tidak terbatas kepada Nabi SAW, tapi mencakup Fatimah dan Imam yang
berjumlah dua belas. Sebab dalam akidah Syi'ah Imamiyah, Ahlul Bait dan semua imam yang
dua belas itu mereka itu semua Ma’stim, atau terjaga dari kesalahan dan dosa (Kemalasari,
2022; HM. Zainuddin, 2013). Oleh karena itu, perkataan mereka disamakan dengan sabda Nabi
SAW, tanpa ada perbedaan sedikit pun (Lintang Ardiansyah dkk., 2024). Ini merupakan
perbedaan pertama dengan Sunni.

Kedua, periwayatnya berakidah Syi'’ah Imamiyah. Maksudnya, bahwa semua periwayatnya
meyakini semua pokok-pokok ajaran Syi’ah Imamiyah, yang di antaranya adalah meyakini
bahwa semua imam yang dua belas orang itu ma’sim. Berdasarkan syarat yang ini bisa
dipastikan, bahwa hadis-hadis yang diriwayatkan oleh Ahlussunnah atau Sunni akan ditolak
oleh kalangan Syi’ah Imamiyah. Kalaupun ada periwayat dari kalangan Sunni, atau selain
Syi’ah Imamiyah lainnya, maka harus mendapatkan validasi (tawtsiq) dari para ulama Syi'ah
Imamiyah agar riwayatnya diterima, dan hadisnya disebut Hadis Muwatstsaq.

Namun demikian, ulama Syi'ah Imamiyah lainnya ada yang menerangkan bahwa yang
dimaksud dengan berakidah Syi'ah Imamiyah adalah yakin terhadap Imam Syi’ah yang ada
pada masa hidupnya, walaupun ia tidak meyakini Imam yang setelahnya, karena ia tidak
profilnya dan namanya. Sebab jika berakidah Syi'ah Imamiyah itu adalah meyakini seluruh
Imam Sy’ah yang dua belas orang, maka akan banyak hadis sahih yang ditolak, karena mereka
belum mengetahui imam-imam yang datang setelah masa mereka berlalu (Al-Subhany, 2012).

Ketiga, periwayatnya Adil. Keadilan seorang periwayat hadis dalam tradisi Syi'ah
Imamiyah ditetapkan dengan salah satu di antara beberapa hal ini (A. Al-Mamiqany, 1385): 1)
Adanya kedekatan dan interaksi yang sempurna, sehingga rahasia-rahasianya bisa diketahui,
yang menghasilkan pengetahuan atau ketenangan atas keadilannya; 2) Keadilannya dikenal
di antara para ulama hadis dan banyak pujian tentangnya. Hal itu sudah cukup untuk
menunjukkan keadilannya tanpa perlu ada kritikus yang menuliskannya. Kemudian yang
dijadikan contoh adalah salah seorang penulis kitab hadis Syi'ah yang terkenal adalah
Muhammad bin Ya'qab al-Kulayny, penyusun kitab Usul al-Kafi, yang merupakan referensi
hadis yang paling utama di kalangan Syi'’ah Imamiyah; 3) Banyaknya persaksian dari orang
yang semasa dengannya yang saling menguatkan, sehingga menimbulkan ketenangan atas
keadilannya. Seperti ia itu seorang rujukan (marja’) bagi para ulama dan para pelajar, atau ia
banyak meriwayatkan di mana ia tidak meriwayatkan kecuali dari yang adil juga, sehingga
didapatkan kepercayaan secara otomatis dengan kondisi seperti itu; 4) Ada dua orang yang
adil yang menyatakan keadilannya secara tertulis, seperti dua orang adil berkata: tsiqqah, atau
adil, atau riwayatnya diterima.

Berdasarkan syarat-syarat hadis sahih yang ditampilkan di atas, baik dari kalangan ulama
hadis Sunni maupun yang Syi’ah, maka akan di dapatkan perbedaan-perbedaan berikut:
pertama, sumber utama hadis. Ulama sunni mensyaratkan hadis itu hanya berasal dari
Rasulullah SAW saja, sedangan ulama hadis Syi’ah menyatakan bahwa hadis tidak berasal dari
Rasulullah SAW saja, tapi juga berasal dari Fatimah dan para Imam yang dua belas, yang
diyakini ma’siam. Perbedaan ini cukup mendasar, sebab dalam keyakinan Ahlussunnah, tidak

31



Danni Nursalim,

IH] @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

ada yang ma’sim selain Rasulullah SAW. Adapun perkataan siapapun, maka bisa diterima dan
bisa ditolak, berdasarkan dalil-dalil yang menjadi garinahnya.

Keyakinan bahwa perkataan selain Rasulullah SAW adalah sebuah wahyu yang harus
diterima, menimbulkan perbedaan yang nyata dalam keyakinan dan tata cara ibadah. Sebab,
dalam tradisi Ahlussunnah, selain Rasulullah SAW tidak akan terlepas dari kesalahan yang
tidak mungkin dilakukan oleh seorang rasul. Dari sini bisa dilihat, bahwa upaya mendekatkan
antara Sunni dan Syi’ah mulai menemui jalan buntu, karena dari referensi hadisnya berbeda,
belum ditambah dengan perbedaan-perbedaan mendasar lain yang bisa dikatakan mustahil
untuk disatukan.

Kedua, periwayat hadis. Ada beberapa perbedaan mendasar pada kriteria periwayat hadis
antara Sunni dan Syi'ah, yaitu: 1) Sunni mensyaratkan seorang periwayat itu harus beragama
Islam. Adapun Syi'ah menyatakan bahwa periwayat itu harus berakidah Syi’ah Imamiyah, dan
menolak semua riwayat selain mereka, termasuk riwayat dari kelompok Syi'ah yang bukan
Imamiyah. Maka wajar jika hadis-hadis dari kalangan Sunni tidak akan mereka terima, karena
perbedaan akidah, walaupun mereka mengatakan ada beberapa riwayat Sunni yang diterima,
dikarenakan periwayatnya mendapatkan validasi dari para ulama Syi'ah Imamiyah. Itu yang
kemudian mereka namai sebagai hadis muwatstsaq.

2) Dalam tradisi Sunni, periwayat disyaratkan harus dabit, dengan kedua jenisnya. Adapun
para ulama Syi’ah Imamiyah tidak mensyaratkan hal ini bagi periwayat mereka. Sebab
menurut al-‘Amily, keadilan seorang yang berakidah Syi'ah Imamiyah itu sudah menjadi
jaminan ia tidak akan meriwayatkan hadis-hadis yang tidak ia hafal dengan benar dan
sempurna. Oleh karena itu adanya syarat dabit bagi mereka hanyalah sebuah kesia-siaan.
Bahkan al-Tabataba’i (1981 M) mengatakan, bahwa perkara dabit adalah perkara yang remeh,
karena keadilan seorang periwayat akan menghalanginya untuk meriwayatkan hadis yang
tidak dihapalnya dengan baik (Al-Bahbahany, 1424).

Ketiga, syarat bebas dari syadz. Ulama Ahlussunnah mensyaratkan hadis sahih harus
terbebas dari adanya syadz, baik dalam sanad maupun dalam matan. Sedangkan ulama Syi’ah
tidak mensyaratkan itu, maka bagi mereka adalah hal yang wajar dan biasa saja jika ada hadis
sahih yang syddz, dan tetap bisa dijadikan sandaran atau argumen. Alasan mereka, bahwa
kesahihan hadis itu dilihat dari keadaan periwayat. Adapun penilaian adanya syadz adalah
perkara di luar itu yang menggugurkan sebuah hadis dari kebolehannya dijadikan argumen.
Bahkan al-‘Amily mengklaim, bahwa kalangan Sunni juga tetap menggunakan hadis syadz
sebagai argumen, di saat kalangan Syi’ah tidak memakainya, demikian juga sebaliknya.
Walaupun demikian, dalam pembahasan tentang hadis da'if, Syi’ah Imamiyah menjadikan
Hadis Syadz sebagai salah satu jenisnya.

Keempat, syarat bebas dari illah. Para ulama Ahlussunnah juga menjadikan adanya ‘illah
sebagai salah satu hal yang menyebabkan kesahihan sebuah hadis itu hilang kesahihannya.
Adapun kalangan Syi'ah Imamiyah mengatakan, bahwa jika zahir sebuah hadis itu
bersambung kepada al-Ma’siim yang diriwayatkan oleh seorang Syi'ah Imamiyah yang adil,
maka sudah didapatkan keyakinan bahwa hadis itu sahih. Adapun masalah %llak itu perkara
diluar definisi. Adanya cacat dalam matan karena bertentangan dengan akal dan indra
manusia, maka ini tidak masuk dalam definisi hadis sahih. Karena jika cacat itu terdapat
dalam sanad, pasti akan terlihat nyata, demikian juga jika ada cacat dalam matannya, karena
pada saat itu matannya menjadi tidak sahih karena ada %llah tersebut, sehingga besar

32



Danni Nursalim,

IH] @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

kemungkinan bahwa yang seperti itu bukanlah perkataan para Imam. Oleh karena itu, dalam
tradisi Syi'ah Imamiyah adalah hal yang wajar jika ada hadis Sahih Ma’li/ atau Mu’allal.

Berdasarkan perbedaan-perbedaan di atas, penulis menemukan bahwa pendefinisian
hadis sahih itu sangat dipengaruhi oleh akidah mereka, sehingga semua hadis yang
diriwayatkan oleh selain Syi’ah Imamiyah, pada dasarnya tidak akan dinilai sebagai hadis
sahih, bahkan tidak akan masuk hadis hasan, walaupun periwayat yang bukan Syi'ah
Imamiyah ini adalah orang tsiggah. Bahkan, jika mengikuti standar kesahihan hadis menurut
para ulama Syi’ah Imamiyah terdahuluy, yaitu masa sebelum al-‘Amily, maka semua hadis yang
dimuat dalam kitab-kitab hadis Syi’ah Imamiyah yang utama, yaitu Usu! al-Kafi, al-Tahdzib,
al-Istibsar dan Ma La Yahduruhu al-Faqih, sudah ditetapkan isinya sahih semua. Namun
demikian al-Mamiqany menganggap perbedaan antara ulama terdahulu dan yang kemudian
dalam masalah hadis, hanya perbedaan dalam istilah saja. Sebab pada akhirnya, mereka
sepakat untuk mengakui kesahihan semua hadis yang ada dalam keempat kitab hadis
tersebut.

Aplikasi Hadis Sahih Dalam Periwayatan Hadis

Penulis mencoba untuk menelusuri, sejauh mana kriteria hadis sahih tersebut diaplikasikan
dalam penilaian hadis-hadis yang dijadikan sandaran, baik dari kalangan Sunni maupun dari
kalangan Syi'ah. Untuk kalangan Sunni, pengaplikasian dari kriteria atau syarat-syarat hadis
sahih sudah terdapat di dalam kitab Sahih al-Bukhary dan Sahih Muslim. Semua hadis-hadis
yang tersusun di situ sudah memenuhi kriteria hadis sahih yang telah ditetapkan, karena para
penyusun hadis tersebutlah yang menjadi peletak utama bagi syarat-syarat hadis sahih, yang
kemudian dikodifikasi oleh para ulama hadis setelahnya. Belum termasuk kepada hadis-hadis
yang berada dalam kitab-kitab sunan dan musnad yang telah diteliti dan dipisahkan mana
yang sahih dan mana yang tidak sesuai dengan kriteria tersebut.

Adapun untuk hadis-hadis yang diriwayatkn Syi'ah Imamiyah, penulis menemukan
sebagai ulama Syi’ah juga menolak pembagian hadis yang ditetapkan oleh al-‘Amily dan
menganggap bahwa itu terlalu mengada-ada, karena tidak pernah dilakukan oleh para ulama
pendahulu mereka, terutama para penyusun kitab hadis. Oleh karena itu penulis mencoba
untuk mengambil beberapa sampel untuk mengetahui sejauh mana konsistensi para ulama
Syi'ah Imamiyah di dalam mengaplikasikan kriteria hadis sahih dalam riwayat-riwayat hadis
mereka.

1) Ketersambungan Sanad.

Setelah menelaah ke dalam kitab-kitab hadis yang menjadi referensi utama kalangan
Syi’ah Imamiyah, penulis mendapatkan bahwa mereka tidak konsisten dengan syarat
ketersambungan sanad. Artinya, mereka menjadikan hadis-hadis yang sanadnya terputus
sebagai referensi mereka dalam beragama. Hadis-hadis yang terputus sanadnya tersebut
sangat banyak terdapat di dalam kitab Usu!/ al-Kafi karya al-Kulayni.

Contohnya adalah: al-Husain bin Muhammad al-Asy’ary dari Ma'la bin Muhammad, dari
Muhammad Muhammad bin Jumhir, dari Abdurrahman bin Abi Najran, dari yang ia
sebutkan, dari Abu Abdillah AS berkata, “Barang siapa yang menghapal empat puluh hadis
dari hadis-hadis kami, Allah akan membangkitkannya pada hari kiamat sebagai orang yang
berilmu dan fakih.” (Al-Kulayni, 1985).

33



Danni Nursalim,

IH] @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

Terputusnya sanad pada riwayat hadis di atas jelas sekali terlihat, yaitu dari Abdurrahman
bin Abi Najran, dari yang ia sebutkan, dari Abu Abdillah AS. Di situ Abdurrahman tidak
menyebutkan bahwa ia mendapatkan riwayat dari siapa, yang menjadi perantara antara
dirinya dengan Abu Abdillah. Sedangkan Abdurrahman tidak pernah sezaman dengan Abu
Abdillah (Al-Najasyi, 1988).

Sanad yang terputus seperti ini banyak sekali terdapat di dalam kitab Usul al-Kafi, dengan
perkataan “dari orang yang ia sebutkan” dan “dari beberapa ulama kami” (Al-Farmawy, 2000).
2) Keadilan Periwayat.

Riwayat-riwayat Syi’ah Imamiyah dipenuhi dengan para periwayat yang tidak tsigqgah atau
lemah. Dan semua itu dijadikan sandaran dalam ajaran agama mereka, karena berada dalam
referensi hadis mereka yang utama.

Contohnya adalah dalam Usal al-Kafi, kitab al-Jana’iz, bab Nawadir, al-Kulayni
meriwayatkan dari Ibnu Abi ‘Umair, dari Ali bin Hamzah (Al-Kulayni, 1985). Padahal Ali bin
Hamzah ini dikatakan oleh Ali bin al-Hasan bi Fisal sebagai Kadzdzab (pendusta) Mal’iin
terlaknat (Al-Khit'iy, 1983). Ia juga dilaknat oleh al-Tasy dalam kitab al-Rijal miliknya (Ibnu
Al-Nadim, t.t.).

Contoh lain, al-Tasy meriwayatkan dalam kitab al-Istibsar dengan sanad yang sahih, dari
Safwan bin Yahya dan Ibnu Abi ‘Umair, dari Yunus bin Zabyan (Al-Tasy, 1390). Yunus ini
dinilai da’if jiddan (sangat lemah) oleh al-Najasyi, sehingga seluruh riwayatnya tidak boleh
diperhatikan. Semua buku yang ditulisnya mengandung ikhtilat (Al-Najasyi, 1988).

Selain itu, para periwayat Syi’ah Imamiyah yang paling terpercaya, seperti Zurarah bin
A'yun, Abu Busayr al-Murady, Muhammad bin Muslim dan Burayd bin Mu'awiyah,
mendapatkan laknat dari Imam yang semasa dengan mereka (Al-Najasyi, 1988; Al-Tusy, 1961).
3) Akidah Imamiyah.

Syi’ah Imamiyah mensyaratkan bahwa periwayat harus berakidah Syi’ah Imamiyah, tapi
mereka menerima dan mensahihkan hadis-hadis yang diriwayatkan oleh Abdullah bin
Bukayr. Abdullah bin Bukayr ini seseorang yang berakidah Fathy, yaitu kelompok Syi’ah yang
berkeyakinan bahwa keimaman dari Ja'far al-Sadiq berpindah kepada anaknya yaitu Abdullah
al-Aftah, anak tertuanya. Sedangkan Imamiyah berkeyakinan bahwa sepeninggal dari Ja'far
al-Sadiq, keimaman berpindah kepada anaknya yang bernama Miusa al-Kazim (Al-
Syahrastany, 2019).

Mereka juga menerima riwayat dari Sama’ah bin Mahran, Ali bin Hamzah, dan ‘Utsman
bin ‘Isa, padahal mereka berakidah Wagifah. Yaitu kelompok Syi'ah yang menyatakan
keimaman berhenti sampai Musa al-Kazim. Mereka mengatakan bahwa Musa al-Kazim
belum mati, tapi diangkat oleh Allah ke langit dan akan diturunkan pada hari kiamat nanti.
Maka ia merupakan imam yang ada sampai hari kiamat nanti (A. Al-Mamiqany, 1385).

PENUTUP

Berdasarkan pembahasan di atas, penulis mengambil kesimpulan sebagai berikut: pertama,
kalangan Sunni telah mendahului kalangan Syi'ah Imamiyah dalam menyusun dan
mengembangkan ilmu hadis. Kedua, Syi'ah Imamiyah berbeda dengan Sunni dalam
mendefinisikan hadis, khabar dan atsar. Ketiga, Syi'ah Imamiyah berbeda dengan Sunni
dalam menetapkan kriteria dan syarat-syarat hadis sahih. Keempat, Syiah Imamiyah

34



Danni Nursalim,

H @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

terdahulu berbeda dengan yang sekarang dalam menetapkan standar hadis sahih. Kelima,
Syi’ah Imamiyah tidak konsisten dengan standar hadis sahih yang telah mereka tetapkan.

DAFTAR REFERENSI

Abdussamad, Z. (2021). Metode Penelitian Kualitatif. Syakir Media Press.

Ahmad Fauzan Pujianto, & Aina Noor Habibah. (2024). EPISTEMOLOGI HADIST
PERSEPEKTIF SUNNI DAN SYI'AH (Kajian Kritis Atas Otentitas Hadist). Jurnal Ilmiah
Spiritualis: ~ Jurnal ~ Pemikiran  Islam  dan  Tasawuf,  10(2),  475-49L
https://doi.org/10.53429/spiritualis.v10i2.1108

Ahmad, ]. (2017). Hadis dan Ilmu Hadis dalam Perspektif Sunnah dan Syiah.
https://doi.org/10.13140/RG.2.2.17689.52323

Al Azhari, M. L. A. (2020). Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi
Keislaman, 10(1), 27—45. https://doi.org/10.33367/ji.v10i1.1089

Al-A’'lamy, M. Husain S. (1961). Mugtabisu al-Atsari wa Mujaddidu Ma Datsara (Vol. 3).
Matba’ah al-Tahiriyah.

Al-‘Amily, Z. bin A. (t.t.). Al-Dirayah fi ‘llmi Mustalah al-Hadits . Alu al-Nu'man.

Al-‘Amily, Z. bin ‘Ali. (1424). Al-Ri'ayah li Hali Al-Bidayah fi 1lmi Al-Dirayah. Dalam G. Husain
Qaysariyahha (Ed.), Rasa’ilfi Dirayah Al-Hadits (1 ed.). Mu’asasah Dar al-Hadits al-Ilmiyyah
al-Tsaqafiyyah.

Al-‘Asqalany, A.-‘Asqalany, A. bin A. bin Hajar. (2009). Syarhu Nukhbah Al-Fikar fi Mustalahi
Ahli Al-Atsar (Tariq bin ‘Awadullah bin Muhammad, Ed.; 1 ed.). Dar al-Mughny.

Al-Baghdady, A. B. A. bin A. bin T. A.-K. (1438). Al-Jami’ li AkhlagAl-Rawi wa Adabi Al-Sami’
(Tariq bin Abdul Wahid Ali, Ed.; 1 ed.). Dar Ibnu al-Jawzy.

Al-Bahbahany, M. B. bin M. A. A.-W. (1424). Al-Fawa’id Al-Rijaliyyah (1 ed.). Majma’ al-Fikri al-
Islamy.

Al-Fadly, A. H. (2009). Usuil Al-Hadits (2 ed.). Markaz al-Ghadir.

Al-Farmawy, U. M. A. M. (2000). Usil al-Riwayah ‘Inda al-Syr'ah al-Imamiyyah ‘Ard wa Naqd.
Maktabah al-Iman.

Al-Ghiry, S. A. M. (2012). Mawsi’ah ‘Ulum al-Hadits wa Funinihi (1 ed.). Dar Ibnu Katsir.

Al-Harrany, T. A. bin A. Halim L. T. (2004). Majmu’ah Al-Fatawa (1 ed.). Maktabah al-Safa .

Al-Hindy, A. M. A.-N. A. A-N. (1424). Al-Jawharah Al-‘Azizah fi Syarhi Al-Wajizah. Dalam N.
Al-Jalily, M. Barakah, & H. Al-Babily (Ed.), Rasa’il fi Dirayah Al-Hadits (1 ed.). Mu’asasah Dar
al-Hadits al-Tlmiyyah al-Tsaqafiyyah.

Al-Khi'iy, A. A.-Q. A.-M. (1983). Mujam Rijal al-Hadits (3 ed.). Mansyurat Madinah al-TImi.

Al-Kulayni, M. bin Y. (1985). Usul Al-Kafi (A. A. Al-Ghiffary, Ed.). Dar al-Adwa’.

Al-Mamiqany, A. (1385). Migbas Al-Hidayah (M. R. Al-Mamiqany, Ed.; 1 ed.). Nakarisy.

Al-Najasyi, A. A.-‘Abbas A. bin A. (1988). Al-Rijal (M. ]J. Al-Nainy, Ed.; 1 ed.). Dar al-Adwa’.

Al-Qasimy, M. ]J. (2004). Qawa’id Al-Tahdits Min Funiuini Mustalahi Al-Hadits (M. S. Mustafa,
Ed.;1ed.). Mu’assasah al-Risalah Nasyiran.

Al-Saih, A. M. A.-S., & Al-RabT1i, M. A. al-Q. (2024). The Impact of The Principle of Exporting
The Revolution on Iranian Foreign Policy Towards the Arab Region. Economic Studies
Journal (ES]), Faculty of Economics, Sirte University, 7(1).

35



Danni Nursalim,

H @ DigUN ‘E) “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

Al-Subhany, J. (2012). Usul Al-Hadits wa Ahkamuhu fi ‘llmi Al-Dirayah (1 ed.). Dar Jawwad al-
A’'immah.

Al-Suytty, J. (2002). Tadrib Al-Rawy (M. A. al-Shubrawy, Ed.). Dar al-Hadith.

Al-Syahrastany, A. al-F. M. bin A. K. (2019). Al-Milal wa Al-Nihal. Markaz Ibda’.

Al-Tasy, M. bin A.-Hasan. (1390). Al-Istibsar Fima Ikhtalafa Min Al-Akhbar (Hasan Al-Musawy
Al-Khurasany, Ed.; 1 ed.). Dar Ta’arufli al-Matbt’'at.

Al-Tasy, M. bin A.-Hasan. (1961). Al-Rijal (M. A.-Sadiq Alu Bahr al-‘Ultum, Ed.; 1 ed.). Mansyurat
Kutub al-Haydariyah .

Amruddin. (2022). Teknik Analisa Data Kualitatif, dalam Metodologi Penelitian Kuantitatif,
Kualitatif dan Kombinasi (A. Munandar, Ed.). CV. Media Sains Indonesia.

Batu, A. E. (2024). Historiografi Hadis dalam Aliran Islam: Mengulas Sejarah Penulisan dan
Penghimpunan Hadis Sunni Syiah. el-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis dan Integrasi llmu, 5(1),
116-129. https://doi.org/10.19109/elsunnah.vsi1.23748

Faza Lulu Arifah. (2024). Autentisitas Hadis Menurut Syiah. Jurnal Dirosah Islamiyah, 6(2).
https://doi.org/10.47467/jdi.v6i2.1927

Fortuna Ihsan, S., Wendry, N., Suhaili, H., & Kurnia, A. (2024). Komparasi Epistemologi Hadis
Sunni dan Syiah: Pendekatan Validitas dan Otoritas di Tengah Tantangan Modernitas.
Mauriduna: Journal of Islamic Studies, 5(2), 296—-313.
https://doi.org/10.37274/mauriduna.vsiz.1192

Ibnu Al-Nadim. (t.t.). Al-Fihrist. Dar al-Ma'rifah .

Ibnu al-Salah, U. bin A. al-S. (2021). Ma'rifatu Anwa’i Ulum al-Hadits. Dar Ibnu al-Jawzi.

Kemalasari, A. R. R. (2022). Syiah Isma'iliyah dan Syiah Itsna ‘Asyariah. Jurnal Hukum Lex
Generalis, 3(2), 85-101. https://doi.org/10.56370/jhlg.v3i2.184

Lintang Ardiansyah, Nur Eliyah, Afifah Sahlah, Lutviya Zahira Shofa, Muhammad Alwan
Fathurrobbanie, & Muhamad Parhan. (2024). Analisis Ajaran Syiah Itsna Asyariah Pokok-
Pokok Ajarannya Dan Dampaknya Terhadap Keberagaman Islam Di Indonesia.
Intellektika : Jurnal Ilmiah Mahasiswa, 2(2), 97-107.
https://doi.org/10.59841/intellektika.v2i2.1037

Mattori, M. (2022). SIKAP SYIAH TERHADAP SUNNAH/HADIS NABI SAW. Tahdis: Jurnal
Kajian Ilmu Al-Hadis, 13(1), 54—64. https://doi.org/10.24252/tahdis.v13i1.26257

Miskaya, R, Ahmad, N. S., Sumbulah, U, & Toriquddin, Moh. (2021). KAJIAN HADIS
PERSPEKTIF SUNI DAN SYIAH: Historisitas, Kehujahan Hadis, Parameter Kesahihan
Hadis dan Keadilan.  jJurnal  Studi  Hadis  Nusantara, 3(1), 27.
https://doi.org/10.24235/jshn.vsit.go10

Muhid, Imron, M. I, & Nurita, A. (2023). Ke-’adalah-an Aisyah Perspektif Syiah dan
Implikasinya Terhadap Hadis Nabi. Al-Bukhari: Jurnal Ilmu Hadis, 6(1), 66—91
https://doi.org/10.32505/al-bukhari.v6ii.5309

Muttaqin, K. (2018). METODE KESAHIHAN HADIS SUNNI VS METODE KESAHIHAN HADIS
SHI'AH. UNIVERSUM, 1(1). https://doi.org/10.30762/universum.viiit.594

Putri, I. C., Zainab, M. S., & Wulandari, W. (2024). Pengaruh Era Disrupsi Teknologi terhadap
Pengetahuan Kebudayaan Generasi Z. Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia (JPPI), 1(2),
317-324.

Syakir, A. M. (1408). Al-Ba’its Al-Hatsits Syarhu Ikhtisar ‘Uliimi Al-Hadits. 1408.

36



Danni Nursalim,

H@DISUN@ “Pengertian Hadis Sahih Dalam Tradisi Syi'ah Imamiyah Dan Sunni...” (h. 23-37)

Tsurayya, R. V. (2020). Hadis Ilmu Dalam Pandangan Syiah-Sunni: Perbandingan dan
Implementasinya Di Ranah Akademik. Kordinat: Jurnal Komunikasi antar Perguruan
Tinggi Agama Islam, 19(1), 169—192. https://doi.org/10.15408/kordinat.vigi1.17790

Yuzaidi. (2021). METODOLOGI PENELITIAN SANAD DAN MATAN HADIS. Al-Mu'tabar, 1(1),
42—64. https://doi.org/10.56874/almutabar.vii1.385

Zainuddin, HM. (2013, November 11). Syi’ah Isna ’Asyriyah dan Konsep Imamah. https://uin-
malang.ac.id/blog/post/read/131101/syi-ah-isna-asyariyah-dan-konsep-imamah.html.

Zainuddin, Z. (2018). Kajian Hadist dalam Pandangan Sunni dan Syiah. Qolamuna jurnal Studi
Islam, 3(2), 167-180.

A ) et (L (141g). gt fleos ool J) deetd) fily fomdl Ao (I
e Loy, Ed). SV sl ol ke o) T s,

TLT e il e, & 25 Olaly Bl o (390 101 (Y0 Y £) e 5.0l s
(aVAAA =Y AN )BLely Wbl 1Y) 330l . Ll 2024(63), 203-244.
https://doi.org/10.21608/ins.2024.376842

Lo o (3 i)l BBMe Jo 0l 3 aludl wlpad) ST (Y oYE) Z ) E e R e
aglyl 8,53l Az, slasY dwle ils, 22(21), 39-65.

https://doi.org/10.21608 /jocu.2023.228340.1281

37



