
Hadisuna: Jurnal Studi Hadis 
https://jurnal.iaipigarut.ac.id/HJSIH 

ISSN:  3109-8088 

 Vol. 1 No. 2 – Des. 2025 

Halaman 1-13 

 

 

1 

 

Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul 

Al-Hadīṡ al-Birkawī dan Implikasinya terhadap 

Kritik Sanad Hadis 
 

Rasyid Alhafizh1 
1 Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang 

2050200102uinib.ac.id* 

 

*Correspondence 

 

Diterima: 15/10/2025; Disetujui: 20/11/2025; Diterbitkan: 30/12/2025 

 
Abstract : This study examines the concept of ta’līq al-isnād through an in-depth analysis of 

the classical manuscript Risālah fī Uṣūl al-Ḥadīṡ. Traditionally, ta’līq, which refers 

to the interruption of the isnād by an early narrator, is often regarded as a defect or 

weakness in the chain of transmission. However, this study critically interprets the 

concept using a philosophical hermeneutic approach, consisting of three main 

stages. First, a pre-understanding of the author’s life context and intellectual 

environment at the time of writing is conducted. Second, a structural analysis of the 

text’s meaning is carried out to identify how al-Birkawī conceptualized and 

positioned ta’līq within the framework of hadith methodology. Third, a fusion of 

horizons occurs, merging classical understanding with contemporary needs to 

assess the relevance of ta’līq in the modern context. The results indicate that al-

Birkawī perceives ta’līq not merely as a defect, but as a deliberate strategy in the 

separation of the isnād, aimed at tarjīḥ (selecting the most reliable narrator), 

filtering the quality of the isnād, or exercising caution regarding the authority of 

early transmitters. 

Keyword : al-birkawī; hermeneutics; ta’līq; sanad hadith criticism; risālah fī usul al-hadīṡ 

   

Abstrak : Penelitian ini mengkaji konsep ta’līq al-isnād melalui analisis mendalam terhadap 

manuskrip klasik Risālah fī Uṣūl al-Ḥadīṡ karya al-Birkawī (w. 981 H). Secara 

tradisional, ta’līq, yaitu pemutusan sanad oleh periwayat awal, sering dianggap 

sebagai cacat atau kelemahan dalam rantai periwayatan. Namun, penelitian ini 

mencoba menafsirkan konsep tersebut secara kritis menggunakan pendekatan 

hermeneutika filosofis, yang mencakup tiga tahap utama. Pertama, dilakukan pra-

pemahaman terhadap konteks kehidupan penulis dan kondisi intelektualnya saat 

menulis karya. Kedua, dilakukan analisis struktur makna teks untuk 

mengidentifikasi bagaimana al-Birkawī memaknai dan menempatkan ta’līq dalam 

kerangka metodologi periwayatan. Ketiga, terjadi fusi cakrawala, yaitu 

penggabungan pemahaman klasik dengan kebutuhan kontemporer, untuk menilai 

relevansi ta’līq dalam konteks modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-

Birkawī memandang ta’līq bukan sekadar cacat, melainkan sebagai strategi 

https://jurnal.iaipigarut.ac.id/HJSIH


 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

2 

 

sengaja dalam pemisahan sanad, yang bertujuan untuk tarjīḥ (memilih periwayat 

terbaik), penyaringan kualitas sanad, atau kehati-hatian terhadap otoritas 

periwayat awal. 

Kata Kunci : al-birkawī; hermeneutika; ta’līq; kritik sanad hadis; risālah fī usul al-hadīṡ 

 

PENDAHULUAN 

Kajian kritik sanad (naqd al-sanad) hadis menjadi aspek fundamental dalam tradisi ilmiah 

umat Islam.1 Salah satu persoalan klasik dalam kritik sanad ketersambungan (ittisal) antar 

periwayat yang menjadi tolak ukur ke-ṣaḥīḥ-an hadis. Namun, dalam beberapa keadaan, rāwī 

atau muallif (penulis kitab hadis) tidak menyebut sebagian periwayat. Implikasinya, hadis 

dihukumi ḍa’īf.2 Padahal, tidak menutup kemungkinan bahwa di balik itu terdapat dimensi 

motif lain yang melatarbelakanginya. Al-Birkawi, Risālah fī Uṣūl al-Hadīṡ menawarkan 

perspektif lebih komprehensif mengenai ta’līq yang memungkinkan penggalian makna yang 

lebih mendalam dari sanad “menggantung” serta memahami konteks sosial dan komunikasi 

di balik periwayatan hadis.3 Artinya, ta’līq tidak semata-mata sebuah kelemahan sanad, tapi 

dapat dipandang sebagai bagian dari strategi naratif dan komunikasi dalam penyebaran 

hadis.  

Diskursus seputar taṣḥīḥ (keabsahan) sanad al-hadīṡ menjadi isu “seksi” skeptisme 

sarjanawan barat yang dipelopori Sprenger.4 Disusul Goldziher yang menyebut hadis tidak 

lebih dari sebatas produk sejarah abad I/II H.5 Gagasan tersebut diafirmasi Schact melalui 

teori projecting back yang sanad merupakan rekayasa muslimīn untuk melegitimasi firqah.6 

Al-Siba’i mengklasifikan dua tokoh tersebut sebagai insiator syak (keraguan) atas hadis.7 

Serupa dengan Goldziher dan Schact,  Muir8 dan Juynboll tampil dengan temuan-temuan 

yang mematahkan keyakinan atas otentisitas hadis.9 Seiring arus tersebut, muncul pula 

orientalis dengan sikap sympathetic; Abott10, Brown11, atau Motzki12 yang menjadi anti-tesis 

 
1 Mohammad Hashim Kamali, A Textbook of Hadith Studies: Authenticity, Compilation, Classification and 

Criticism of Hadith (Kube Publishing Ltd, 2014) 
2 Masrukhin Muhsin, Studi ’Ilal Hadis (Indonesia: Penerbit A-Empat, 2019). 
3 Al-Birkawi, “Risālah fī Uṣūl al-Hadīṡ” (Tokyo, t.t.). 
4 Aloys Sprenger, The Life of Mohammad, from Original Sources (Presbyterian Mission Press, 1851). 
5 Ignác Goldziher dan Bernard Lewis, Introduction to Islamic Theology and Law, Modern Classics in Near 

Eastern Studies (Princeton, N.J: Princeton University Press, 1981). 
6 J. N. D. Anderson dan Joseph Schacht, “The Origins of Muhammadan Jurisprudence,” Die Welt Des Islams 2, 

no. 2 (1952): 136, https://doi.org/10.2307/1569046. 
7 M. al-Siba’i, Al-sunnah Wa Makanatuha Fi Al-tashriì Al-Islami (Al-Maktab al-Islami, 1978). 
8 William Muir dan T. H. (Thomas Hunter) Weir, The Life of Mohammad: From Original Sources (Edinburgh : 

J. Grant, 1923).  
9 G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and Authorship of Early Hadith, 

(London: Cambridge University, 1985).  
10 Nabila Abott, Aishah: The Beloved of Mohammed (London: Cambridge University Press, 1942), 

https://isac.uchicago.edu/research/publications/misc/aishah-beloved-mohammed. 
11 Jonathan A. C. Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World (Simon and Schuster, 

2017). Lihat juga: Jonathan A. C. Brown, “Did the Prophet Say It or Not? The Literal, Historical, and Effective Truth 

of Ḥadīths in Early Sunnism,” Journal of the American Oriental Society 129, no. 2 (2009): 259–85. 
12 Harald Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Fiqh before the Classical Schools, Brill Book 

Archive Part 1, ISBN: 9789004472495 41 (Leiden Boston: BRILL, 2002), https://doi.org/10.1163/9789004491533. 



 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

3 

 

nama-nama sebelumnya. Hal tersebut menjadi pemantik disksurkus mendalam mengenai 

keaslian sanad bagi kalangan sarjanawan Muslim. Di Indonesia, tren kajian seputar ini 

menghasilkan sejumlah penelitian, seperti: Ya’qub tentang kerangka teoritis naqd al-sanad,13 

penelitian Wendry14 mengenai manipulasi identitas periwayat hadis periode awal. Baidah 

yang menngkomparasi konsep kritik sanad muḥaddiṡ klasik dan kontemprer15 atau Budiman, 

dkk yang menfokuskan kajian pada konsep Brown.16 Penelitian-penelitian tersebut memberi 

sumbangsih dalam ranah ‘ulm al-hadīṡ. Akan tetapi, kajian yang fokus mendalami ta’līq masih 

terbatas. Terlebih jika dipadankan dengan interdisipliner keilmuan semisal hermeneutika. 

Hermeneutika ta’līq membuka cakrawala baru dalam studi ilmu hadis, khususnya dalam 

mengkritisi validitas sanad. Studi ini menegaskan bahwa ta’līq harus dipahami secara lebih 

kontekstual dan mendalam, bukan hanya sebagai cacat teknis. Pendekatan ini sekaligus 

mendorong para peneliti hadis untuk mengembangkan metodologi kritik sanad yang lebih 

kaya dan komprehensif yang mampu menjembatani antara aspek tekstual dan konteks 

historis sosial periwayatan. Sehubungan dengan itu, maka penelitian ini mencoba 

mengeksplorasi epistemologi ta’līq perspektif al-Birkawī. Kajian ini diharapkan mampu 

membuka ruang diskusi bagaimana sanad dapat dianalisis tidak hanya secara teknis, tetapi 

juga secara tekstual dan kontekstual. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan kerangka hermeneutika filosofis 

untuk menelaah konsep ta’līq al-isnād dalam naskah Risālah fī Uṣūl al-Ḥadīṡ karya al-

Birkawī.17 Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian bukan hanya pada aspek teknis 

sanad, melainkan juga pada makna, konteks sosial, dan strategi komunikatif di balik praktik 

ta’līq. Hermeneutika memungkinkan peneliti menggali lapisan-lapisan makna teks, 

memadukan pemahaman klasik dengan perspektif kontemporer, serta menempatkan sanad 

yang “menggantung” dalam kerangka epistemologi periwayatan Islam klasik. 

Data utama penelitian berupa manuskrip Risālah fī Uṣūl al-Ḥadīṡ yang terdokumentasi 

secara digital oleh Daiber Collection Database, Tokyo. Manuskrip ini dipilih karena memuat 

pembahasan komprehensif tentang ta’līq dan menjadi rujukan penting dalam tradisi 

keilmuan Islam klasik. Pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan (library 

research), termasuk membaca manuskrip digital, literatur pendukung klasik, dan kajian 

kontemporer mengenai kritik sanad. Teknik ini memungkinkan peneliti mengidentifikasi 

bentuk, klasifikasi, dan fungsi ta’līq secara detail. 

 
13 Ali Mustafa Yaqub. 1996. Imam Bukhari dan Metodologi Kritik dalam Ilmu Hadis. Jakarta, Pustaka Firdaus. 

Lihat juga: Ali Mustafa Yaqub. 2004. Kritik Hadis. Jakarta: Pustaka Firdaus. Atau: Ali Mustafa Yaqub. 2008. Hadis-

hadis Bermasalah. Jakarta: Pustaka Firdaus. 
14 Novizal Wendry, “Manipulasi Identitas Periwayat Hadis Periode Awal: Konsep, Dinamika, dan Kritik,” 

Diroyah : Jurnal Study Ilmu Hadis 7, no. 1 (1 Oktober 2022): 1–9, https://doi.org/10.15575/diroyah.v7i1.18361. 
15 Badiah, S. (2015). Kritik Hadits Di Kalangan Ilmuwan Hadits Era Klasik Dan Ilmuwan Hadits Era Modern 

(Tokoh, Parameter, dan Contohnya). Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits, 9 

(1). https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v9i1.1725 
16 Arif Budiman, Edi Safri, dan Novizal Wendry, “Studi Kritik Hadis Perspektif Jonathan A.C. Brown (Analisis 

terhadap Three Tiered Method),” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (1 Mei 2020): 1, 

https://doi.org/10.22373/substantia.v22i1.6853. 
17 Al-Birkawi, “Risālah fī Uṣūl al-Hadīṡ.” 

https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v9i1.1725


 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

4 

 

Analisis data dilakukan dengan hermeneutik teks, yang mencakup tiga tahap: pertama, 

pra-pemahaman terhadap konteks penulis dan latar belakang historis manuskrip; kedua, 

analisis struktur makna teks, termasuk hubungan antara perawi, motif periwayatan, dan 

strategi penyampaian hadis; ketiga, fusi cakrawala, yaitu mengintegrasikan pemahaman 

klasik al-Birkawī dengan kebutuhan metodologis kontemporer dalam studi hadis. Pendekatan 

ini memungkinkan pengungkapan dimensi tersembunyi dalam praktik ta’līq, termasuk aspek 

pragmatis, epistemik, dan komunikatif. Hasil analisis diharapkan memberikan kontribusi 

pada pengembangan metodologi kritik sanad yang lebih inklusif dan kontekstual. Dengan 

pendekatan hermeneutik, ta’līq tidak lagi dipandang semata-mata sebagai cacat teknis, 

melainkan sebagai strategi periwayatan yang bermakna, memungkinkan peneliti menilai 

validitas sanad secara lebih fleksibel dan mendalam. Metode ini juga membuka peluang untuk 

mengintegrasikan kajian klasik dengan analisis modern dalam memahami dinamika 

periwayatan hadis di era digital dan penelitian interdisipliner. 

 

PEMBAHASAN DAN DISKUSI 

Al-Birkawī dan Sekilas tentang Naskah Risālah fī Uṣūl al-Hadīṡ Koleksi Daiber Tokyo 

Mesti diakui, riwayat hidup al-Birkawī terbatas untuk diakses. Berdasarkan profil yang dimuat 

https://ricasdb.ioc.u-tokyo.ac.jp/daiber/db_index_eng.html18, ia memiliki nama lengkap 

Muḥammad ibn Pīr ‘Alī al-Birkawī (w. 981 H/1573 M) (dikenal sebagai al-Birgilī). Al-Birkawī 

adalah seorang ulama besar dari Kekaisaran Turki Utsmani.19 Ia dikenal sebagai ahli fikih 

mazhab Hanafi, teolog, sufi, dan pembaharu moralitas Islam. Lahir di daerah Birka (Birgi) 

Anatolia. Ia belajar di Istanbul dan kemudian mengajar serta menulis berbagai karya dalam 

bidang fikih, tasawuf, dan ilmu hadis.20 Gagasannya banyak berfokus pada pemurnian akidah 

dan praktik ibadah dari unsur-unsur bid‘ah, serta penekanan pada akhlak dan keteladanan 

pribadi dalam kehidupan Islam. Karyanya dalam bidang uṣl al-hadīṡ menunjukkan 

keterlibatannya dalam mempertahankan otoritas ilmiah hadis di tengah dinamika pemikiran 

Utsmani. Pengaruhnya meluas hingga ke dunia Islam non-Turki dan ia dianggap sebagai salah 

satu figur penting dalam gerakan pembaruan moral Islam pra-modern.  

Karya al-Birkawī berjudul Risālah fī Uṣūl al-Hadīṡ dapat ditemukan dan diakses pada 

koleksi Daiber (Naskah Ms. 8).21 Pustaka ini mendokumentasikan manuskrip tulis tangan al-

Birkawī. Naskah ini terdiri dari 16 folio berukuran 18,5 × 12 cm, ditulis dengan huruf naskhī 

yang jelas dan rapi, serta memuat 19 baris per halaman. Kertas yang digunakan terlihat cukup 

halus namun telah berubah warna menjadi agak cokelat dan tampak berbintik akibat usia. 

Naskah ini disalin pada tahun 1122 H / 1710 M, sebagaimana tercantum pada folio 6v dan 15r.  

 
18 Daiber Collection Tokyo, pada laman: https://ricasdb.ioc.u-tokyo.ac.jp/daiber/db_index_eng.html. Diakses 

pada 11 Februari 2025 
19 Abdullah Demir, “Was Imam Birgivī Follower of Salafī Understanding or Māturīdī Sect?,” diakses 10 Juni 

2025, https://avesis.aybu.edu.tr/yayin/884c4c34-eb95-4bd6-9c74-f45cab0c7d4d/imam-birgivi-selefi-mi-hanefi-

maturidi-mi. 
20 Shaykh Bayrak, The Path of Muhammad: A Book on Islamic Morals and Ethics by Imam Birgivi, 1st ed, The 

Spiritual Classics Series (Lanham: World Wisdom, Incorporated, 2005). 
21 Al-Birkawi, “Risālah fī Uṣūl al-Hadīṡ.” 

https://ricasdb.ioc.u-tokyo.ac.jp/daiber/db_index_eng.html
https://ricasdb.ioc.u-tokyo.ac.jp/daiber/db_index_eng.html


 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

5 

 

 
Gambar I. Risālah fī Uṣūl al-Hadīṡ. Sumber: https://ricasdb.ioc.u-tokyo.ac.jp/daiber 

Isinya berupa kontribusi al-Birkawī dalam mengkodifikasi prinsip-prinsip dasar ilmu 

hadis, dengan menekankan struktur dan kriteria keotentikan hadis. Menurut referensi 

Geschichte der Arabischen Litteratur (GAL II 440 / GAL II² 584 no. 8) serta S II 654 no. 8, risalah 

ini pernah diterbitkan dalam beberapa edisi cetak pada abad ke-19, menunjukkan pengaruh 

dan penerimaannya di kalangan ulama. Menariknya, pada folio 1r dan 6v terdapat catatan 

tangan lain yang mencantumkan nama Sharīf Muḥammad al-Ūzbekī sebagai penulis. 

Namun, hal ini telah dikoreksi berdasarkan perbandingan dengan manuskrip-manuskrip 

sejenis yang tersimpan di perpustakaan Turki, seperti yang tercantum dalam Türkiye 

Yazmaları Toplu Kataloğu (07/II, Istanbul 1982, no. 968 dan 969) yang menegaskan bahwa 

penulis asli risalah tersebut adalah al-Birkawī. 

Konsep Ta’līq Sanad al-Hadīṡ menurut al-Birkawī 

Ta’līq secara literal berarti “menggantung” atau “menempel”.22 Istilah ini secara etimologis 

diambil dari konsep menggantungkan sesuatu pada tembok atau tali, yang menggambarkan 

ketidakterpautan atau putusnya rantai periwayatan. Al-Birkawī merumuskannya sebagai 

kondisi di mana seorang periwayat menyampaikan sebuah hadis dengan menyebutkan 

bahwa seseorang berkata atau meriwayatkan, namun tidak menjelaskan secara eksplisit 

hubungan langsung antara dirinya dengan perawi yang disebutkan tersebut. Sehingga 

menimbulkan kekaburan dan keraguan akan kesinambungan jalur periwayatan. Definisi 

menurut al-Birkawī: 

دَارِ وَ  هُ قَالَهُ وَذَكَرَهُ، وَكَانَ هٰذَا التَّعْليِقُ مَأْخُوذًا مِنْ تَعْليِقِ الِْْ قَهُ عَنهُْ بأَِنَّ تَعْليِقِ الطَّلََقِ عَلََٰ مَنْ عَلَّ

ةِ الْْدَِيثِ  كُ الَْْمِيعُ فيِهِ مِنْ قَطْعِ الِِتِّصَالِ. وَقَالَ أَيْضًا: إنَِّ بَعْضَ أَئِمَّ اسْتَعْمَلُوهُ فِِ حَذْفِ   لَِِا يَشْتََِ

 
22 Al-Birkawi,. 

https://ricasdb.ioc.u-tokyo.ac.jp/daiber


 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

6 

 

سْنَادِ، مِثَالُ ذٰلكَِ: قَوْلُهُ "قَالَ رَسُولُ اللهِ كَذَا"، "قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ كَذَا"، "رَوَىٰ أَبُو هُرَيْرَ  ةَ كَذَا"، كُلِّ الِْْ

 23"قَالَ سَعِيدُ بْنُ الِسَُْيَّبِ عَنْ أَبِِ هُرَيْرَةَ كَذَا

Artinya: “Orang yang menggantungkan (hadis) darinya dengan mengatakan bahwa ia 

mengatakannya dan menyebutkannya, maka bentuk ta’līq ini diambil dari makna “ta’līq” pada 

tembok atau talak, karena semuanya memiliki kesamaan dalam hal terputusnya hubungan 

(sambungan). Ia juga mengatakan bahwa sebagian ulama hadis menggunakan istilah ini 

untuk menyatakan dihapusnya seluruh sanad, seperti dalam perkataan: “Rasulullah 

bersabda...”, “Ibn Abbas berkata...”, “Abu Hurairah meriwayatkan...”, “Said bin al-Musayyib 

dari Abu Hurairah berkata...” 

Para ulama uṣl al-hadīṡ membedakan ta’līq dalam dua klasifikasi; (1) ta’līq al-sanad, yaitu 

ketika sebagian perawi di awal sanad dihilangkan sehingga mulai periwayatan tampak 

langsung dari perawi yang lebih rendah dalam rantai tanpa penyebutan perawi sebelumnya; 

(2) ta’līq al-matan, ketika bagian dari teks hadis itu sendiri tampak menggantung atau tidak 

lengkap karena penghilangan informasi sanad tertentu yang mempengaruhi konteks atau 

makna.24 Al-Daraquṭnī25 dan al-Humaīdī26 menyatakan bahwa meskipun ta’līq tampak seperti 

putusnya sanad (inqiṭā‘), hal ini tidak selalu menjadikan hadis tersebut lemah (ḍa’īf), 

terutama jika perawi yang tersisa dikenal dapat dipercaya dan sanad lengkapnya tercantum 

di tempat lain. Dalam beberapa kasus, ta’līq juga dipandang sebagai strategi naratif atau 

teknik penyampaian yang dipilih oleh periwayat untuk mempersingkat sanad tanpa 

menghilangkan keabsahan riwayat, sehingga memunculkan dimensi hermeneutik yang 

memerlukan pendekatan kajian lebih mendalam. Berbagai penelitian terdahulu telah 

mengkaji fenomena ta’līq dalam konteks kritik sanad sebagai salah satu masalah klasik dalam 

ilmu hadis. Secara umum, kajian ini menitikberatkan pada aspek teknis putusnya hubungan 

periwayatan dan dampaknya terhadap derajat keabsahan hadis. Ibn al-Salāḥ27, al-Daraquṭnī28, 

dan al-Humaīdī29 memberikan analisis mendalam mengenai berbagai bentuk ta’līq dan 

bagaimana hal itu mempengaruhi status sanad, terutama dalam kitab-kitab hadis indyk 

seperti Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim. 

Al-Birkawī menegaskan bahwa ta’līq berbeda secara mendasar dengan inqiṭā’ (putus 

sanad) yang merupakan pemutusan hubungan secara total. Dalam ta’līq, terdapat unsur 

samar atau kiasan, di mana hubungan antara perawi tidak dihilangkan sepenuhnya, 

melainkan adanya indikasi kelemahan atau kejanggalan yang perlu mendapat perhatian dan 

kajian lebih lanjut. Konsep ini menegaskan bahwa ta’līq bukan sekadar cacat teknis, 

melainkan fenomena yang memerlukan analisis mendalam dari segi konteks dan makna. 

 
23 Al-Birkawi,. 
24 Al-Birkawi,. 
25 Abu al-Hasan ’Ali Ibn Umar Al-Daruqutni, Sunan al-Daraqutni (Pakistan: Idarah al-Ilmiyyah, t.t.). 
26 Al-Birkawi, “Risālah fī Uṣūl al-Hadīṡ.” 
27 Ibn al-Salah Hafiz, Ibn Al-Salaah as Introduction To The Science Of Hadeeth: Muqadma Ibn Al Salah, diakses 

10 Juni 2025, http://archive.org/details/IbnAsSalaahSIntroductionToTheScienceOfHadeeth. 
28 Al-Daruqutni, Sunan al-Daraqutni. 
29 Al-Birkawi, “Risālah fī Uṣūl al-Hadīṡ.” 



 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

7 

 

Lebih jauh, al-Birkawi menjelaskan berbagai jenis ta’līq yang dikenal dalam literatur klasik, di 

antaranya adalah ta’līq parsial yang hanya menghilangkan sebagian sanad, serta ta’līq total 

yang menghilangkan seluruh rangkaian sanad, sebagaimana contoh kalimat periwayatan 

seperti “Rasulullah bersabda...”, “Ibnu Abbas berkata...”, “Abu Hurairah meriwayatkan...”,30 

yang kerap ditemui dalam kitab-kitab hadis. Meskipun secara lahiriah nampak seperti 

pemutusan sanad, al-Birkawi mengingatkan bahwa beberapa ulama seperti al-Daraquṭnī dan 

Al-Humaīdī memandang ta’līq tidak selalu menyebabkan hadis menjadi lemah, selama ada 

faktor pendukung yang menunjukkan keabsahan sanad tersebut. Penjelasan al-Birkawī: 

ارَقُطْنيِِّ مِنْ قَ  ": قَدِ اسْتُعْمِلَ التَّعْليِقُ عِندَْ الدَّ حِيحَيِْْ بْلُ،  قَالَ الُْْمَيْدِيُّ صَاحِبُ "الَْْمْعِ بَيَْْ الصَّ

حِيحِ إلَِٰ   وَصُورَتُهُ صُورَةُ الِْنْقِطَاعِ، وَلَيْسَ حُكْمُهُ حُكْمَ الِْنْقِطَاعِ، وَلَِ هُوَ خَارِجٌ مِنْ قَبيِلِ الصَّ

طهِِ وَحُكْمِهِ  عِيفِ، لَِِا عُرِفَ مِنْ شََْ  31قَبيِلِ الضَّ

Artinya: “Al-Humaīdī, penulis al-Jīmi‘ Baīn al-Ṣaḥīḥaīn, berkata: “Ta‘liq pernah digunakan oleh 

al-Daraqutni sebelumnya. Bentuknya memang seperti inqiṭā‘ (terputus), tetapi hukumnya 

tidaklah seperti itu. Ia tidak keluar dari kategori hadis ṣaḥīḥ ke hadis ḍa’īf, karena syarat dan 

hukumnya sudah diketahui.” 

Pernyataan al-Humaīdī menguatkan pemahaman tersebut dengan menegaskan bahwa 

walaupun bentuk ta’līq secara lahiriah mirip dengan inqiṭā’, secara hukum hadis tidak 

berubah menjadi lemah karena syarat dan ketentuan yang mengaturnya sudah diketahui 

dengan baik.32 Hal ini memperlihatkan adanya nuansa dalam penilaian sanad yang 

menggantung, sehingga menghindarkan dari penilaian hitam-putih yang kaku dan 

memungkinkan pendekatan yang lebih kontekstual dan fleksibel. Selanjutnya, Ibn al-Ṣalāḥ 

menegaskan bahwa fenomena penghapusan sebagian awal sanad (bentuk ta’līq tertentu) 

lebih sering ditemukan dalam kitab Sahih al-Bukhari dibandingkan Sahih Muslim. Fakta ini 

memberikan gambaran bahwa metode periwayatan dan pengelolaan sanad bisa berbeda di 

antara para imam hadis. 

Karakteristik utama ta’līq menurut al-Birkawi terletak pada cara penyampaian sanad yang 

mengandung ambiguitas, di mana seorang perawi tidak secara eksplisit menyebutkan 

perantara di antara dirinya dan perawi yang disebutkan, sehingga menghasilkan sanad yang 

tampak “menggantung” atau tidak tersambung secara langsung. Praktik ini seringkali 

dilakukan dengan berbagai alasan pragmatis, seperti menjaga kredibilitas perawi yang 

diketahui lemah, menghindari kontroversi, atau untuk memudahkan penyampaian hadis 

yang telah dikenal luas di kalangan para periwayat. Al-Birkawi menegaskan bahwa ta’līq 

bukan semata-mata indikasi kelemahan riwayat, melainkan juga sebuah strategi periwayatan 

yang memerlukan analisis mendalam melalui kajian kritis terhadap sanad dan matan hadis. 

Analisis ini meliputi pemeriksaan kondisi para perawi, keberadaan hadis yang bersambung 

dalam sumber lain, serta konteks historis dan sosial di balik periwayatan tersebut. Dengan 

 
30 Al-Birkawi, h.11. 
31 Al-Birkawi, h.12. 
32 Al-Birkawi, “Risālah fī Uṣūl al-Hadīṡ.” 



 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

8 

 

demikian, ta’līq dalam pandangan al-Birkawi tidak hanya menjadi persoalan teknis sanad 

yang lemah, melainkan juga sebuah konsep yang perlu ditelaah secara hermeneutik untuk 

menggali dimensi komunikasi dan strategi periwayatan dalam tradisi ilmu hadis. 

Dalam studi hadis, istilah ta’līq dan mu’allaq sering digunakan untuk menandai hadis 

dengan sanad yang tidak lengkap, meskipun keduanya menunjukkan fenomena yang berbeda 

baik secara konseptual maupun metodologis. Ta’līq merujuk pada hadis yang disampaikan 

tanpa mencantumkan seluruh rantai perawi, biasanya dengan langsung menyebut perawi 

senior atau Nabi Muhammad, tanpa menjelaskan jalur periwayatan secara terperinci; 

meskipun demikian, sanad lengkapnya kerap dapat ditemukan di bagian lain dari karya 

periwayat, sebagaimana praktik al-Bukhārī dalam Ṣaḥīḥ-nya. Sebaliknya, mu’allaq merupakan 

bentuk hadis yang kehilangan satu atau lebih perawi dari awal sanad secara struktural, 

bahkan dapat terjadi penghilangan seluruh sanad sehingga hadis langsung dinisbahkan 

kepada Nabi atau sahabat tanpa keterangan tambahan. Para ulama hadis klasik, termasuk Ibn 

al-Ṣalāḥ, menekankan bahwa mu’allaq termasuk kategori hadis munqaṭi‘ yang terputus sejak 

awal, sehingga secara hukum hadis ini tergolong lemah (ḍa’īf), kecuali jika sanadnya dapat 

dipastikan melalui sumber lain yang ṣaḥīḥ (syawāḥid). Penjelasan al-Birkawī: 

ندَِ   .وَللِْمُنْقَطِعِ أَقْسَامٌ كَالُِعَلَّقِ وَالُِرْسَلِ  قُوطُ فيِهِ مِنْ مَبَادِي السَّ قُ الِنُْقَطِعُ هُوَ الَّذِي كَانَ السُّ فَالُِعَلَّ

اقِطُ وَاحِدًا أَوْ أَكْثَرَ  قُوطُ فيِهِ مِنْ آخِرِ   .وَأَوَائِلهِِ، سَوَاءٌ كَانَ السَّ وَالُِرْسَلُ هُوَ الِنُْقَطِعُ الَّذِي كَانَ السُّ

لِ أَ  ثيَِْ: الُِرْسَلُ بمَِعْنَى الِنُْقَطِعِ باِلَِعْنَى الأعََمِّ وَالِصْطِلََحِ الأوََّ ندَِ، وَعِنْدَ بَعْضِ الُِحَدِّ  شْهَرُ السَّ

Artinya: “Hadis munqaṭi’ memiliki beberapa jenis, seperti mu’allaq dan mursal. Mu’allaq 

adalah hadis munqaṭi’ yang terputusnya terjadi di awal sanad, baik yang terputus itu satu 

orang maupun lebih.” 

Penegasan al-Birkawī menegaskan klasifikasi ini, membedakan antara mu‘allaq, yang 

terputus di awal sanad, dan mursal, yang terputus di bagian akhir sanad, menandai 

pentingnya titik putus dalam penentuan derajat otentisitas hadis. Dengan demikian, 

meskipun ta’līq dan mu’allaq sama-sama menandai ketidaklengkapan sanad, perbedaan 

posisi putusnya sanad dan kemungkinan rekonstruksi melalui sumber lain menjadi kunci 

dalam evaluasi kritik hadis. 

Ta’līq dalam Literatur Hadis al-Bukhārī 

Pertama, dalam beberapa tempat lain seperti Kitāb al-Wuḍū’, al-Bukhārī menuliskan: “Qāla 

Abū ‘Abdillāh...” tanpa menyebutkan sanad lengkap dari dirinya ke periwayat tersebut. Ini 

adalah bentuk ta’līq, di mana sanad dari al-Bukhārī hingga Abū ‘Abdillāh tidak disebutkan 

lengkap33, atau dalam Kitāb al-Īmān bab Ifsyā’ al-Salām min al-Salām langsung menyebut “wa 

qāla ‘Ammār......”34 Kedua, dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-‘Ilm, Bāb al-‘Ilm qabla al-Qawl wa 

 
33Redaksinya:   َتيَْنِ ، وَثلَاثاً ، ولم يَزِدْ عَلَى ثلاث . وكَرِه ةً مرة ، وتوضأ أيضاً مرَّ قال أبو عبد الله : وبيََّنَ النبي أنََّ فَرْضَ الوُضُوءِ مَرَّ

 Lihat: Al-Bukhari, Jami’ Al-Shahih al-Bukhari, vol. 1 (Beirut: Dar Kutub . أهل العلم الإسراف فيه ، وأنَْ يجُاوزوا فعل النبي  

al-Ilmiyyah, 1992), h. 47. 
34Redaksinya: ارُ : ثلَاثُ مَنْ جَمَعهَُنَّ فقََدْ جَمَعَ الإيمان : الإنصافُ مِنْ نفَْسِكَ ، وَبَذْلُ السَّلَامِ لِلْعَالَمِ ، وَ الِإنْفَاقُ مِنَ الإقتار  :Lihat وقال عَمَّ

Al-Bukhari, h. 17. 



 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

9 

 

al-‘Amal li qawl lillāllāh ta’ālā (hadis nomor 1)35 dan Kitāb al-Wuḍū’ Bāb Mā Jā’a fī Ghasl al-

Bawl menyatakan: “wa Qāla Rasūlullāh”36 tanpa menyebutkan perawi di antara dirinya dengan 

Nabi menunjukkan bentuk ta’līq total, di mana seluruh sanad dihilangkan. 

Namun, hadis tersebut disandarkan pada riwayat yang lengkap di bagian lain dari kitab 

atau dalam karya-karya lainnya. Ulama seperti al-‘Asqalānī dalam Fatḥ al-Bārī menjelaskan 

bahwa ta‘’īq semacam ini biasa digunakan al-Bukhārī pada bagian mukadimah atau pengantar 

pembahasan.37 Kedua contoh ini memperlihatkan bahwa ta’līq dalam karya ulama besar 

seperti al-Bukhārī bukanlah kelemahan sanad, melainkan bentuk ringkasan atau strategi 

periwayatan yang dilakukan dengan penuh kehati-hatian dan berdasarkan kaidah yang 

diterima dalam ilmu hadis. Penggunaan ta’līq dalam narasi hadis mengandung motif dan 

strategi beragam. Salah satu motif utama adalah kehati-hatian periwayat dalam 

menyampaikan riwayat yang mereka terima dari sumber terpercaya tanpa memastikan 

keterhubungan sanad secara mutlak. Dengan ta’līq, periwayat berupaya menjaga kredibilitas 

hadis sekaligus menghindari kesalahan yang mungkin terjadi akibat sanad yang tidak lengkap 

atau adanya keraguan terhadap perantara tertentu.  

Selain itu, ta’līq berfungsi sebagai penyesuaian metodologis di tengah keterbatasan akses 

atau kondisi sosial yang menyulitkan periwayat dalam menyebutkan seluruh rangkaian sanad 

secara utuh. Sehingga ta’līq menjadi cara pragmatis mempertahankan keberlangsungan 

transmisi hadis sekaligus memberikan sinyal kepada para ulama dan peneliti mengenai 

adanya celah dalam sanad yang perlu diperiksa lebih lanjut. Strategi ini juga memungkinkan 

periwayat untuk menekankan aspek-aspek tertentu dari hadis tanpa terperangkap pada 

rincian sanad yang mungkin kurang kuat, sehingga menjadi sebuah mekanisme komunikasi 

yang efektif dan adaptif dalam tradisi periwayatan.  

Motif lain yang juga sangat penting dalam praktik ta’līq adalah aspek epistemik, yaitu 

bagaimana periwayat mengelola tingkat kepercayaan terhadap hadis berdasarkan reputasi 

dan kredibilitas periwayat sebelumnya. Dalam sistem periwayatan klasik, tidak semua perawi 

disebutkan secara eksplisit dalam sanad jika periwayat meyakini bahwa kredibilitas sumber 

tersebut sudah dikenal dan diterima oleh komunitas ilmiah hadis. Oleh karena itu, ta’līq 

berfungsi sebagai alat komunikatif untuk menyampaikan hadis yang memiliki nilai autentik 

meskipun sanadnya tidak disandarkan secara lengkap, selama ada pengakuan bersama atas 

keandalan periwayat yang tidak disebutkan tersebut. Strategi ini mencerminkan dinamika 

dan fleksibilitas dalam sistem periwayatan hadis klasik yang adaptif terhadap konteks sosial 

dan epistemologis pada masa itu. Dengan kata lain, ta’līq tidak selalu menunjukkan 

kelemahan sanad, melainkan juga menjadi mekanisme pragmatis yang menjaga integritas 

dan kontinuitas transmisi hadis tanpa mengabaikan standar keilmuan. 

Hermeneutik Ta‘’īq: Dimensi Makna dan Fungsi Komunikatif 

Pendekatan hermeneutik terhadap ta’līq menempatkan teks hadis yang mengalami 

fenomena sanad “menggantung” sebagai objek kajian yang lebih kaya, di mana ta’līq tidak 

 
35 Redaksinya: وقال النبي لصاحب القبر : كان لا يسَْتتَِرُ من بوله. ولم يَذكُْرْ سِوَى بول الناس Lihat: Al-Bukhari, h. 29. 
36Redaksinya   َوقال النبي: مَنْ يرُِدِ اللهُ بِهِ خَيْراً يفُقََّهْهُ«. وإنَِّما العلم بالتعلم . وقال أبَو ذرَّ : لوَْ وَضَعْتمُُ الصَّمصامة  على هَذِهِ  -  وَأشََار

بَّانيِِّينَ حُكَمَاءَ فقَُهَاءَ . ويقال : ثمَُّ ظَننَتُ أنَِّي أنُْفِذُ كَلِمَةٌ سَمِعْتهُا مِنَ النبي الله قبلَ أنَْ تجُيزوا علي لأنفَذتْهُا . وقال ابن عباس : كونوا رَ  -إِلى قفََاهُ 

بَّاني الذي يرُبي الناس بصغار العلم قبل كباره   الرَّ
Al-Bukhari, h. 60. 
37 Ibn Hajar Al-Asqalani, Fath al-Bari Bi Syarah Shahih Al-Bukhari (Kairo: Darul Hadis, 2002). 



 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

10 

 

semata-mata dipandang sebagai kelemahan teknis, tetapi sebagai bentuk ekspresi 

komunikatif dalam periwayatan. Dalam perspektif ini, teks yang menggantung menjadi ruang 

interpretasi yang memungkinkan pengungkapan makna tersirat dan niat periwayat secara 

lebih mendalam. Ta’līq berfungsi sebagai tanda atau sinyal yang menunjukkan adanya 

pertimbangan khusus dari periwayat, misalnya kehati-hatian dalam menyebutkan sumber 

yang dianggap kurang terpercaya, atau pengakuan adanya celah dalam kesinambungan sanad 

yang sengaja tidak disebutkan secara eksplisit untuk menjaga kredibilitas hadis. Pendekatan 

hermeneutik ini membuka pemahaman baru terhadap ta’līq, yang sebelumnya sering 

dianggap sebagai cacat yang harus dihapus, menjadi sebuah bagian integral dalam dinamika 

periwayatan hadis yang sarat dengan nuansa sosial dan komunikatif. 

Hermeneutik ta’līq berfungsi untuk membuka dimensi dialogis antara teks, periwayat, dan 

pembaca atau peneliti hadis untuk memahami latar belakang historis, sosial, dan 

epistemologis dari periwayatan tersebut. Melalui pendekatan ini, teks yang menggantung itu 

bukan dianggap sebagai cacat, tetapi sebagai manifestasi strategi retoris dan epistemik yang 

digunakan periwayat untuk mempertahankan kredibilitas hadis sambil tetap menyampaikan 

informasi yang ada. Dengan demikian, hermeneutik ta’līq tidak hanya mengkaji aspek sanad 

secara formal, melainkan menyoroti bagaimana ta’līq berperan dalam membentuk dinamika 

pengetahuan hadis, menegaskan bahwa makna hadis bisa lebih kaya dan berlapis daripada 

sekadar kekuatan sanad yang mutlak. Pendekatan ini menawarkan pemahaman yang lebih 

inklusif terhadap hadis dan memberikan landasan bagi penilaian yang lebih adil dalam ilmu 

hadis kontemporer. 

Pendekatan hermeneutika dalam studi ta’līq menekankan pentingnya proses penafsiran 

teks hadis yang sanadnya tidak tersambung secara langsung. Tujuan utama dari pendekatan 

ini adalah menggali makna tersembunyi serta memahami konteks historis dan sosial yang 

melatarbelakangi praktik periwayatan tersebut. Metode hermeneutik melibatkan pembacaan 

kritis terhadap teks dengan memperhatikan aspek bahasa, pola periwayatan, serta relasi antar 

periwayat, sehingga dapat mengungkap alasan di balik fenomena ta’līq. Berbeda dengan 

pendekatan kritik sanad konvensional yang cenderung fokus pada aspek tekstual dan 

keterhubungan sanad semata, hermeneutik memperluas cakupan analisis dengan 

mempertimbangkan implikasi komunikatif dan epistemologis yang terkandung dalam sanad 

yang “menggantung” tersebut. 

Implikasi hermeneutik ta’līq terhadap validitas sanad menjadi aspek krusial dalam kajian 

ilmu hadis. Ta’līq sendiri merupakan fenomena di mana terdapat pernyataan atau sanad yang 

menggantung tanpa kejelasan konektivitas langsung antara perawi. Melalui pendekatan 

hermeneutik, makna ta’līq tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi juga secara 

kontekstual dan interpretatif. Hal ini memungkinkan pengungkapan dimensi tersembunyi 

dalam sanad yang tampak lemah atau terputus, termasuk motif dan konteks historis 

periwayatan yang mendasarinya. Hermeneutik membuka ruang untuk menilai apakah sanad 

yang menggantung tersebut tetap memiliki keautentikan dan kredibilitas tertentu, 

berdasarkan konteks riwayat, kebiasaan periwayatan, serta alasan pragmatis yang 

melatarbelakangi keterputusan sanad tersebut. 

Pemahaman hermeneutik atas ta’līq dapat memperluas cakrawala validitas sanad yang 

selama ini mungkin dianggap lemah atau kurang dapat diterima oleh pendekatan kritik sanad 

tradisional yang kaku. Pendekatan ini menyeimbangkan prinsip kehati-hatian dalam 



 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

11 

 

menerima hadis dengan pemahaman historis terhadap praktik periwayatan yang kompleks 

dan dinamis. Dengan kata lain, hermeneutik ta’līq berkontribusi signifikan dalam 

memperkaya metodologi kritik sanad dan mendukung validitas hadis melalui pendekatan 

yang lebih inklusif, kontekstual, dan komunikatif. Pendekatan hermeneutik ta’līq dalam 

menilai validitas sanad menawarkan perspektif yang berbeda secara signifikan dibandingkan 

dengan kritik sanad konvensional yang selama ini bersifat tekstual dan formalistik. Kritik 

sanad tradisional secara ketat menuntut kesinambungan mutlak antara perawi, sehingga 

sanad yang menggantung atau terdapat unsur ta’līq biasanya langsung dikategorikan sebagai 

sanad lemah bahkan palsu. Dalam pandangan konvensional, ta’līq dianggap sebagai cacat 

serius karena menghilangkan rantai periwayatan yang menjamin keaslian hadis. Namun, 

pendekatan hermeneutik menempatkan konteks historis, sosial, dan praktik periwayatan 

sebagai elemen sentral dalam penafsiran. Selain itu, hermeneutik membuka ruang dialog 

antara tradisi kritik sanad klasik dengan pendekatan interpretatif modern yang 

memperhatikan dinamika tekstual dan konteks budaya periwayatan.  

Pendekatan ini tidak menggantikan kritik sanad konvensional, melainkan melengkapinya 

dengan perspektif yang lebih fleksibel dalam memahami kompleksitas riwayat hadis. Dengan 

demikian, kajian ini mengusulkan pentingnya integrasi kedua pendekatan tersebut untuk 

menghasilkan penilaian sanad yang lebih komprehensif, objektif, dan kontekstual. Di sisi lain, 

sebagian ulama hadis memperluas makna istilah ta’līq tidak hanya sebagai penghilangan 

sebagian sanad, melainkan juga untuk mengindikasikan penghapusan seluruh sanad dalam 

sebuah riwayat. Hal ini terlihat dalam riwayat yang langsung menyebutkan pernyataan Nabi 

Muhammad atau sahabat tanpa menyebut perawi di antara keduanya, seperti kalimat: 

“Rasulullah bersabda...”, “Ibn Abbas berkata...”, atau “Abu Hurairah meriwayatkan...”. Praktik 

penyederhanaan atau pemendekan sanad seperti ini menimbulkan tantangan dalam 

memastikan kesinambungan sanad secara eksplisit. Adapun skema hermenutika dalam ta’līq 

yaitu: Pertama, Pra-pemahaman (pre-understanding). Mengenali bahwa periwayat adalah 

subjek historis dengan kepentingan, konteks, dan metode tertentu. Kedua, sirkularitas 

hermeneutik (hermeneutic circle). Memahami bagian (ta’līq) berdasarkan keseluruhan 

konteks hadis dan sebaliknya, membaca interkoneksi antara teks, periwayat, dan konteks 

sejarah. Ketiga, dialog teks-pembaca. Pembaca menghidupkan kembali dialog dengan teks; 

Menghubungkan makna tersirat motif dibalik dalam ta’līq. 

 

PENUTUP 

Ta’līq dalam periwayatan hadis merupakan aspek penting yang tidak bisa dipahami secara 

sempit sebagai cacat teknis sanad semata. Berdasarkan kajian klasik terutama Risala fi Usul 

al-Hadith karya al-Birkawi dan pandangan ulama besar seperti Imam al-Bukhari, al-Humaydi, 

dan Ibn al-Salah, ta’līq lebih merupakan bentuk pragmatisme dan strategi komunikasi 

periwayat dalam menghadapi keterbatasan sanad, sekaligus menjaga kredibilitas hadis yang 

diriwayatkan. Pendekatan hermeneutik dalam menafsirkan ta’līq membuka dimensi baru 

dalam studi kritik sanad, yang tidak hanya menilai sanad dari kesinambungan mutlak tetapi 

juga memperhatikan konteks historis, sosial, dan motif periwayatan. Dengan demikian, ta’līq 

dapat dipahami sebagai tanda kehati-hatian periwayat atau pengakuan adanya celah dalam 

sanad yang sengaja tidak disebutkan secara eksplisit. Pendekatan ini memberikan ruang 



 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

12 

 

untuk menilai validitas hadis dengan lebih inklusif dan kontekstual, serta melengkapi metode 

kritik sanad tradisional yang kaku. 

Sikap moderat para ulama hadis klasik menunjukkan bahwa ta’līq tidak selalu 

menurunkan kualitas hadis jika sanad lengkap dan keandalan periwayat sudah dapat 

diverifikasi dari sumber lain. Hal ini mengindikasikan perlunya pemahaman yang lebih 

fleksibel dan reflektif dalam menilai sanad yang menggantung. Selain itu, perbedaan 

penggunaan ta’līq di antara kitab-kitab hadis seperti Sahih al-Bukhari dan Sahih Muslim 

menegaskan kompleksitas tradisi periwayatan yang harus dipahami secara mendalam oleh 

para ahli. Dengan demikian, kajian ini menegaskan pentingnya integrasi antara pendekatan 

kritik sanad konvensional dengan metode hermeneutik agar dapat menghasilkan penilaian 

hadis yang lebih komprehensif, objektif, dan kontekstual sesuai dengan dinamika sejarah dan 

praktik periwayatan hadis dalam tradisi Islam. 

Pada bagian ini penulis merincikan kesimpulan dari hasil pembahasan dan analisa data 

dan diperbolehkan untuk menyampaikan implikasi dan saran serta penelitian lanjutan untuk 

peneliti berikutnya. 

 

 

DAFTAR REFERENSI 

Abott, Nabila. Aishah: The Beloved of Mohammed. London: Cambridge University Press, 1942. 

https://isac.uchicago.edu/research/publications/misc/aishah-beloved-mohammed. 

Al-Asqalani, Ibn Hajar. Fath al-Bari Bi Syarah Shahih Al-Bukhari. Kairo: Darul Hadis, 2002. 

Al-Birkawi,. “Risālah fī Uṣūl al-Hadīṡ.” Tokyo, t.t. 

Al-Bukhari. Jami’ Al-Shahih al-Bukhari. Vol. 1. Beirut: Dar Kutub al-Ilmiyyah, 1992. 

Al-Daruqutni, Abu al-Hasan ’Ali Ibn Umar. Sunan al-Daraqutni. Pakistan: Idarah al-Ilmiyyah, 

t.t. 

Anderson, J. N. D., dan Joseph Schacht. “The Origins of Muhammadan Jurisprudence.” Die 

Welt Des Islams 2, no. 2 (1952): 136. https://doi.org/10.2307/1569046. 

Bayrak, Shaykh. The Path of Muhammad: A Book on Islamic Morals and Ethics by Imam 

Birgivi. 1st ed. The Spiritual Classics Series. Lanham: World Wisdom, Incorporated, 2005. 

Brown, Jonathan A. C. “Did the Prophet Say It or Not? The Literal, Historical, and Effective 

Truth of Ḥadīths in Early Sunnism.” Journal of the American Oriental Society 129, no. 2 

(2009): 259–85. 

———. Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World. Simon and 

Schuster, 2017. 

Budiman, Arif, Edi Safri, dan Novizal Wendry. “Studi Kritik Hadis Perspektif Jonathan A.C. 

Brown (Analisis terhadap Three Tiered Method).” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Ushuluddin 22, no. 1 (1 Mei 2020): 1. https://doi.org/10.22373/substantia.v22i1.6853. 

Demir, Abdullah. “Was Imam Birgivī Follower of Salafī Understanding or Māturīdī Sect?” 

Diakses 10 Juni 2025. https://avesis.aybu.edu.tr/yayin/884c4c34-eb95-4bd6-9c74-

f45cab0c7d4d/imam-birgivi-selefi-mi-hanefi-maturidi-mi. 

Goldziher, Ignác, dan Bernard Lewis. Introduction to Islamic Theology and Law. Modern 

Classics in Near Eastern Studies. Princeton, N.J: Princeton University Press, 1981. 



 Rasyid Alhafizh, 

“Hermeneutika Ta’līq dalam Risālah Fī Usul Al-Hadīṡ al-Birkawī...” (h. 1-13) 

13 

 

Hafiz, Ibn al-Salah. Ibn Al-Salaah as Introduction To The Science Of Hadeeth: Muqadma Ibn 

Al Salah. Diakses 10 Juni 2025. 

http://archive.org/details/IbnAsSalaahSIntroductionToTheScienceOfHadeeth. 

i, M. al-Siba’. Al-sunnah Wa Makanatuha Fi Al-tashriì Al-Islami. Al-Maktab al-Islami, 1978. 

https://books.google.co.id/books?id=_SHLrQEACAAJ. 

Motzki, Harald. The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Fiqh before the Classical 

Schools. Brill Book Archive Part 1, ISBN: 9789004472495 41. Leiden Boston: BRILL, 2002. 

https://doi.org/10.1163/9789004491533. 

Muhsin, Masrukhin. Studi ’Ilal Hadis. Indonesia: Penerbit A-Empat, 2019. 

Muir, William, dan T. H. (Thomas Hunter) Weir. The Life of Mohammad : From Original 

Sources. Edinburgh : J. Grant, 1923. http://archive.org/details/lifeofmohammadfr00muir. 

Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and Authorship of Early Hadith, 1985. 

http://archive.org/details/muslim-tradition-studies-in-chronology-provenance-and-

authorship-of-early-hadith. 

Sprenger, Aloys. The Life of Mohammad, from Original Sources. Presbyterian Mission Press, 

1851. 

Wendry, Novizal. “Manipulasi Identitas Periwayat Hadis Periode Awal: Konsep, Dinamika, 

dan Kritik.” Diroyah : Jurnal Study Ilmu Hadis 7, no. 1 (1 Oktober 2022): 1–9. 

https://doi.org/10.15575/diroyah.v7i1.18361. 


